

نَقَتَلَهُ إِلَىٰ الْعَرَبِيَّةِ أَجْمَد مَحُودٍ إِبْرَاهِيم







من التصحيح إلى التحقيق: دراسة في النشر النقدي للنصوص العربية

تأليف: إسلام دية

نقله إلى العربية: أحمد محمود إبراهيم

Y+Y1/4+71A

رقم الإيداع بدار الكتب المصرية:

ISBN 978-977-85577-9-4

الترقيم الدولي:

العنوان الأصلي باللغة الإنجليزية، ومكان النشر:

From Taṣhīḥ to Taḥqīq: Toward a History of the Arabic Critical Edition, philological encounters, 2019, 4:3-4, 245-299.



مركز تراث للبحوث والدراسات الهرم - الجيزة - جمهورية مصر العربية ١٩٨٧٧٤٧٥٢ - ٢٠٠٠

info.turath@gmail.com

turathcenter

0

turathcenter

•

turathcenter

0

الطبعة الأولى: جمادي الآخرة ١٤٤٣هـ - يناير/كانون الثاني ٢٠٢٢م.

الآراء الواردة في هذا الكتاب لا تعبر بالضرورة عن اتجاهات يتبناها المركز

### حميع حقوق الطبع والنشر محفوظة

جميع الحقوق محفوظة للمركز، لا يُسمح بإعادة إصدار هذا الكتاب أو جزء منه، أو نقله بأي شكل من الأشكال، أو واسطة من الوسائط؛ سواء كانت إلكترونية أو ورقية، بما في ذلك النَّسخ أو التسجيل أو التخزين أو الاسترجاع دون إذن خطى مسبق من المركز.

# مزالت المرات المالية من المالية م

دِرَاسَةُ فِي مَارِيخِ النَّشْرِ النَّقَدِيّ لِلنَّصِهُ وصِ العَربيّةِ

استلامردية

نَفَتَلَهُ إِلَىٰ الْعَرَبِيَّةِ أَجْمَد مَحَهُودٍ إِبْرَاهِيمِ



## فهرس المحتويات

| ٧  | كلمة المترجم                                                      |
|----|-------------------------------------------------------------------|
| ۱۳ | تصدير الترجمة العربية                                             |
| ۱۹ | مقدمة                                                             |
| 20 | في فَلَك مطبعة بولاق                                              |
| ٣٧ | المُصَحِّحون                                                      |
| ٤٣ | الهوريني وصَنْعَةُ التصحيح                                        |
|    | ما الذي تَدُلُّنا عليه هذه الملاحظاتُ فيما يتعلَّقْ بعمل الهوريني |
| ٥٦ | بوصفه مُصحِّحًا؟                                                  |
| 71 | الطباعة الحجرية والابتكار النصي                                   |
| ٦٥ | التصحيحُ واتساعُ دائرة النَّشر                                    |
| ٧٣ | التصحيحُ في عصر الطباعة الحجرية                                   |
| ٧٧ | تقرير جولدتسيهر لسنة ١٨٧٤م                                        |
| ۸٣ | التلاقي بين أساليب النَّشر                                        |

| ٩٥  | التكامل والتعاون في النَّشر         |
|-----|-------------------------------------|
| 99  | نشر المخطوطات ومشكلة التصحيف        |
| 1.0 | أحمد زكي باشا وإحياء الآداب العربية |
| 110 | تحقيقات أحمد زكي باشا               |
| ١٢٧ | تراث أحمد زكي باشا                  |
| ١٣٣ | ملاحظات ختامية                      |
| 1٣٩ | المصادر والمراجع                    |

# ببيي مِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَ الرَّحِي مِ

### كلمة المترجم

كان المُحقِّق العلامةُ محمود الطناحي، رحمه الله، يرى أن التأريخ لنشر التراث العربي له فائدتان جليلتان؛ إحداهما: الوقوف على دور العلماء الذين مهَّدوا لنا طريق نشر النصوص ودلُّونا على مداخل التراث واحتملوا في سبيل ذلك أعظم العناء، والأخرى: معرفة الفروق المائزة بين الطبعات؛ ذلك أن كثيرًا من كتب التراث قد طُبِعَ غير طبعةٍ، وتتفاوت هذه الطبعاتُ في مدى وفائها للأعراف العلمية المتبعة في نشر الكتب وتحقيق النصوص (مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص٧).

ولما كان التأريخ لنشر التراث -من هذه الزاوية - وثيقَ الصلة بالحديث عن مناهج المُحقِّقين وطرائقهم في إخراج النصوص، فقد اضطلع بهذه المهمة حينًا من الدهر نَفَرٌ من أفذاذهم ممن وقفوا حياتهم على خدمة التراث ونشر عيونه؛ فكان أول مَن طرق هذا الباب الأستاذ عبد السلام هارون، رحمه الله، في كتابه «تحقيق النصوص ونشرها» (الذي صدرت طبعتُهُ الأولى سنة ١٩٥٤م)، ثم

تتابعت المؤلَّفاتُ في هذا الحقل، وتباينت حظوظُها من الشهرة وذيوع الذِّكر تبايُنَها في براعة التناول وحُسْن الاستيعاب. ولا ريب أن هذه المؤلَّفات قد رادت لنا الطريق وعبَّدته، ولكنها لم تستقص ولا أراد أصحابُها الاستقصاء؛ فظلت بعضُ الجوانب في تاريخ نشر التراث بحاجة إلى مزيد من الدرس والتمحيص من ناحية، وإلى النظر إليها من منظور جديد يُكمِّل منظور المُحقِّقين ويستدرك ما فاته من ناحية أخرى.

وإنما أعني بهذا المنظور الجديد أن نؤرِّخ لنشر التراث العربي من جهة كونه فصلًا مهمًّا من فصول تاريخنا الفكري والثقافي، وهو المنظور الذي أخذته هذه الدراسة التي نُقدِّم لترجمتها بعين الاعتبار، وإن لم تغض الطرف عن الجوانب الفنية في صنعة التصحيح وتحقيق النصوص. وفي هذا الإطار يتخذ إسلام دية، صاحب هذه الدراسة، من عدول أحمد زكي باشا عن مصطلح «التصحيح» إلى مصطلح «التحقيق» -في نشرته لكتاب «الأدب الصغير» لابن المقفع مصطلح «التحقيق» أعني نشرته لكتاب «الأدب الصغير» لابن المقفع النصوص في مصر أواخر القرن التاسع عشر ومطالع القرن العشرين من جهة، والأحوال الثقافية والأوضاع المادية السائدة آنذاك من جهة أخرى.

وقد وُفِّق إسلام دية أحسن التوفيق في إبراز مراحل التطور

المبكرة التي مرَّت بها عملية نشر النصوص في مصر، وبيان كيف تحوَّل هذا النشرُ من مجرد «تصحيح» للنصوص أو مقابلة لها على أصولها إلى «تحقيق» يقوم على جملة من التقاليد والأعراف العلمية التي كانت مزيجًا من القواعد التي أرساها حديثًا المستشرقون الأوروبيون من جهة، والمناهج التي سبق إليها قديمًا العلماءُ المسلمون من جهة أخرى.

على أنه إذا كان التحقيقُ يوافق ما اصطلح الأوروبيون على تسميته بـ «النشر النقدي للنصوص» (critical edition) من بعض الوجوه، فقد كان مباينًا له من وجوهِ أخرى؛ ولهذا يمكن القول: إن أحمد زكي باشا ومَن سلك سبيله من المُحقِّقين العرب إن يكونوا قد صدروا في تحقيقاتهم عن التأثر بطرائق المستشرقين التي اطلعوا عليها وألمُّوا بها، فقد كان عملهم في الوقت نفسه امتدادًا لمناهج العلماء المسلمين التي نشأوا عليها وطال إِنْفُهم لها.

وقد حاول إسلام دية قراءة مظاهر التطور التي ألمَّت بطرائق نشر التراث العربي في سياق التحولات التي طرأت على الحياة الثقافية في مصر، وكانت ترجع في بعض أسبابها الجوهرية إلى نشأة الطباعة والأخذ بتقنياتها؛ ولهذا فقد أعاد النظر في تاريخها المبكر، وتوقف مليَّا أمام مطبعة بولاق، فدرس نشاطها وبيَّن مجالات اهتمامها، وسلَّط ضوءًا باهرًا على علاقتها بدُور النَّشر الخاصة التي كانت

تُعرَفُ في ذلك العهد بالمطابع الأهلية، ويدور نشاطُها في فَلَك مطبعة بولاق.

انتقل المؤلف بعد ذلك إلى دراسة الطرائق التي اتبعها المشتغلون بنشر النصوص خلال القرن التاسع عشر، وهي الطرائقُ التي تجمعها كلمتا «التصحيح والمقابلة»، وحلّ ل في صبر وأناة الدور الذي اضطلع به واحدٌ من أفذاذ المُصحِّحين آنذاك، وهو الشيخ نصر الهوريني، بوصفه مُمثِّلًا لجيل كامل من المُصحِّحين، وبيَّن كيف أن تقنية الطباعة الحجرية أتاحت للناشرين والمشتغلين بالتصحيح الاستمرارَ في الالتزام بالأعراف المعهودة في إنتاج الكتاب المخطوط، كما سمحت لهم باستحداث أشكال مُبتكرة في النشر؟ فِغدا من الميسور -مثلًا- بفضل ما تمتاز به الطباعةُ الحجريةُ من دقةٍ وتوحيد للنص، الجمعُ بين عدة مؤلَّفات في الصفحة الواحدة. واستعرض إسلام دية -في إيجاز- تأثير النشرات الاستشراقية التي تعرَّف عليها العلماءُ العربُ، وأدركوا ما تقوم عليه من قواعد وما تتبعه من أساليب، فترسَّموا خُطاها ونسجوا على منوالها. ثم أفرد القسم الأخير من دراسته للحديث عن جهود أحمد زكي باشا في نشر التراث وإحياء الآداب العربية، وشرح دوره في ابتكار طريقةٍ جديدةٍ لنشر النصوص، هي الطريقةُ التي اصطلح على تسميتها ر«التحقيق».

وبعدُ، فقد وافقتُ على ترجمة هذه الدراسة إلى العربية حين عرضها عليَّ صديقي الأستاذ إسلام مصطفى لإدراكي مدى أهميتها في تسليط الضوء على مرحلةِ فارقةٍ في تاريخ نشر التراث العربي الذي أعتزُ بانتسابي إليه، ومحاولة وضع هذا التاريخ -كما قلتُ-في سياقه الفكري والثقافي الصحيح، دون إغفالِ للمسائل الفنية في صنعة التحقيق ونشر النصوص. والحق أنني استمتعتُ بترجمة هذه الدراسة استمتاعًا أحسب أنه يرجع في المقام الأول إلى وضوح أفكار المؤلِّف وسلاسة عبارته ومنطقية بنائه للعناصر التي تناولها بالدرس، فله منى شكرٌ واجبٌ وتحيةٌ عاطرةٌ.

وأملي أن يجد القرَّاءُ في هذه الترجمة -من المشغولين بدراسة تاريخنا الفكري والثقافي أو المهمومين بأمر تراثنا العربي - ما يمكن أن ينتفعوا به، أو ما يحفزهم إلى استكناه بعض الجوانب الأخرى من تاريخ نشر هذا التراث مما لم يزل بحاجة إلى مزيدٍ من الدرس المتأنى والتحليل الدقيق.

والله من وراء القصد، عليه توكلتُ وإليه أُنيب

أحمد محمود إبراهيم

# ببِيبِ مِ اللَّهِ الرَّحْمَرِ الرَّحِب مِ

#### تصدير الترجمة العربية

أصل هذه الدراسة سؤال ما زال يشغل كثيرًا من الباحثين المهتمين بتاريخ الفكر العربي والإسلامي الحديث. وقد تنوعت صيغ هذا السؤال وإن كان في جوهره يتخذ شكلًا واحدًا: كيف أثّرت التحوُّلات السياسية والثقافية الكبرى التي شهدتها الأمة في تاريخها الحديث في توجيه الاهتمام بالنصوص الموروثة وتأسيس مناهج ومشاريع ومؤسسات تُعنى بتحقيق النصوص ونشرها ودراستها؟

لقد مرّ علينا قرن من الزمان كان فيه «التراث» بمثابة إطار فكري يُدرس من خلاله كثير من القضايا ذات الاهتمام العام، كمسائل النهضة والتحديث والإصلاح، فسالت أقلام ووقعت سجالات، نرى اليوم أن أكثرها كان عديم الجدوى، وإن كان قد بدا للبعض ضروريًا في حينها، واتخذ ذلك شكل استقطاب يبدو غريبًا ومصطنعًا يأخذ من ثنائية التراث-الحداثة إطارًا عامًّا للتفكير. فشغلت «قضية التراث» هذه كثيرًا من المفكرين العرب في القرن المنصرم، على

اختلاف مشاربهم ومذاهبهم، وكان لكل تيار أيديولوجي موقف ما مما أسموه «التراث»، بين إحياء ونقد وتقويض.

وصاحبَ هذا السجال الفكري ظهور مشاريع علمية مهمة في تحقيق النصوص ونشرها، جاءت استجابة لداعي الإصلاح والنهضة، فبفضلها اطلعنا على مصادر دينية ولغوية وتاريخية غنية، فأثرت المكتبة العربية والإسلامية إثراءً كبيرًا وأتاحت للباحثين الاطلاع على مصادر تاريخية استفادوا منها في دراساتهم. بيد أن هذه المشاريع نفسها أخرجت نصوصًا لم تكن متداولة منذ أمد بعيد وروَّجت لنصوص كانت هامشية في زمانها فأصبحت تلقى اهتمامًا غير مسبوق في زماننا. وما تزال تثير مشاريع التحقيق والنَّشر هذه نقاشات فكرية ضرورية حول مهمة تحقيق النصوص وأثر مشاريع التحقيق في المشهد العلمي والثقافي عمومًا، كما أثارت أسئلة حول عياب التخطيط في نشر التراث العربي والإسلامي.

إن دراسة هذه السياقات السياسية والأيديولوجية ضروري لفهم الأسباب التي دفعت المُحقِّقين إلى اختيار ما يحققونه، وكذلك إلى تطوير مناهجهم في نشر النصوص. وتسهم في تعميق فهمنا لأثر صناعة التحقيق في قراءتنا لماضينا وحاضرنا(١).

<sup>(</sup>١) وقد درس رضوان السيد في أبحاثه القيمة السياقات السياسية والأيديولوجية في مشاريع دراسة التراث العربي الإسلامي وتحقيقه ونشره منذ =

وبعد، فقد قمتُ في هذه الدراسة بتعقُّب التحولات التي طرأت على طرائق نشر النصوص العربية منذ منتصف القرن التاسع عشر إلى العقود الأولى من القرن العشرين للميلاد، وذلك من خلال التركيز على عالم النَّشر في مدينة القاهرة (۱). واهتممتُ بدراسة السياقات السياسية والثقافية والتكنولوجية الرئيسة التي أثَّرت في خياراتهم التحريرية وتحديد تقنياتها؛ وذلك من أجل الكشف عن وجوه الاستمرار وصور الانقطاع التي وسمت الطريقة التقليدية في نشر النصوص العربية الإسلامية. وتُحَاولُ الدراسة الوقوفَ على الأثر الذي تركته الدراساتُ الفيلولوجية والتاريخيةُ الأوروبية في مناهج المُحقِّقين العرب في تحقيقهم ونشرهم للنصوص التراثية. كما تُولِي عناية خاصةً لدراسة التجديد الذي عرف طريقهُ إلى

Islam Dayeh, "From Taṣḥīḥ to Taḥqīq: Toward a History of the Arabic Critical Edition", *Philological Encounters*, 2019, 4:3-4, 245-299.

<sup>=</sup> منتصف القرن التاسع عشر للميلاد، وألقى الضوء على الخطابات الفكرية التي جعلت التراث حلبة للصراعات السياسية والأيديولوجية. ينظر: رضوان السيد، «الأيديولوجي والمعرفي في تحقيقات التراث العربي وقراءاته»، المستقبل العربي، ١٠١٠م، المجلد ٣٣، العدد ٢٨١، ص ١٠١ه. وله أيضا: التراث العربي في الحاضر: النشأة والقراءة والصراع، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة، دار الكتب الوطنية، ٢٠١٤م.

أسلوب النشر وشكل النص وأنماط البحث منذ منتصف القرن التاسع عشر. أرجو أن تساهم هذه الدراسة في إثراء البحوث المهتمة بالسياقات التكنولوجية والثقافية والتعليمية التي نشأت فيها مشاريع تحقيق التراث وإحيائه في العصر الحديث.

ختامًا، أودُّ أن أشكر مدير مركز تراث للبحوث والدراسات، الأستاذ إسلام مصطفى، على اهتمامه بترجمة الدراسة ونشرها، كما أشكر الدكتور أحمد محمود إبراهيم على ما بذله من جهد عظيم في نقل الدراسة إلى العربية على أحسن وجه.

والله من وراء القصد.

إسلام دية

برلین - دیسمبر ۲۰۲۱

# مزالت المناه الم

دِرَاسَةُ فِي مَارِيخِ النَّشْرِالنَّقَدِيّ لِلنَّصُوصِ العَربيّةِ

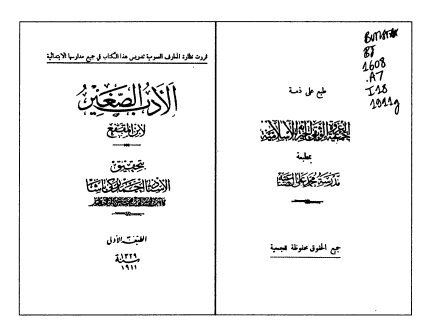
استلامردية

نَفَتَلَهُ إِلَىٰ الْعَرَبِيَّةِ الْمُؤْمِدِةِ مِنْ الْمِيمِ الْمُؤْمِدِةِ الْرَاهِيمِ

#### مقدمة

في سنة ١٩١١م، نشر العالِمُ المصري ورجلُ الدولة المرموق، أحمد زكي باشا (١٨٦٧-١٩٣٤م)، في أوج مسيرته الوظيفية واشتغاله بالحياة العامة، طبعةً من كتاب «الأدب الصغير»، وهو أثرُ أدبيُّ كلاسيكيٌّ يتخذ من الحِكمة موضوعًا له، وقد صنَّفه ابنُ المقفع أدبيُّ كلاسيكيٌّ يتخذ من الحِكمة موضوعًا له، وقد صنَّفه ابنُ المقفع (ت: ٩٥٧م)، أحدُ مشاهير الأدباء خلال القرن الثاني الهجري (الثامن الميلادي)، الذي كان أسلوبُهُ الأدبي وطريقتُهُ في البيان موضعَ دَرْس ومحاكاة على مدى قرون؛ ولهذا لم يكن من المستغرب أن نقرأ في أعلى غلاف الكتاب أن «نظارة المعارف العمومية قرَّرَت تدريس هذا الكتاب في جميع مدارسها الابتدائية» [انظر: الشكل رقم ١]، كما ورد تحت هذه العبارة بأسطر قليلة، أسفل عنوان الكتاب واسم المؤلِّف، أن الكتاب بتحقيق الأستاذ أحمد زكي باشا(۱). والتحقيقُ مصطلحٌ فنيٌّ جرت العادةُ باستخدامه في العربية باشا(۱).

<sup>(</sup>۱) ابن المقفع، الأدب الصغير، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة: جمعية العروة الوثقى الخيرية الإسلامية، مطبعة مدرسة محمد علي الصناعية، ۱۹۱۱م. ويمكن الاطلاعُ على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتي: http://hdl.handle.net/2333.1/pvmcvkrx



[الشكل رقم ١] صفحة غلاف كتاب «الأدب الصغير» لابن المقفع، تحقيق: أحمد زكي باشا، ١٩١١م.

-حتى هذا التاريخ [أي: حتى تاريخ نشر الكتاب المذكور]- بمعنى النظر العقلي والتقييم النقدي(١). ولم يكن هذا المصطلح يُستخدم

Khaled El- Rouayheb, Islamic Intellectual History in the Seventeenth Century: Scholarly Currents in the Ottoman Empire and the Maghreb, Cambridge University Press, 2015, 26–36.

<sup>(</sup>١) لمعرفة المزيد عن مصطلح «التحقيق» بوصفه منهجًا عقليًا في العلوم الإسلامية قبل العصر الحديث، انظر:

للدلالة على عملية نشر النصوص، بيد أن أحمد زكي باشا استخدمه - لأول مرةٍ في دراسات النصوص العربية - لوصف هذه العملية، كما اشتق منه لقبًا تَسمَّى به، فكان يُقَالُ له: «المُحقِّق».

وكانت القاهرةُ آنذاك مركزًا مزدهرًا لنشر النصوص العربية وتحقيقها. وقد نشأت بفضل مطبعة بولاق ودُورِ النشر الخاصة الكثيرة التي دارت في فَلكها ثقافةٌ فريدةٌ لدراسة النصوص. وكان ثمَّة كثير من الألفاظ العربية التي استُخدِمت لوصف العادات المتبعة في نشر النصوص، وإن كان أكثرها شيوعًا: «المقابلة»، و«التصحيح». بل إن أحمد زكي باشا وصف طريقتهُ في نشر كتاب «نكت الهِمْيَان في نُكت العُمْيَان» للصفدي، وهو الكتاب الذي نُشِرَ سنة ١٩١١م، بأنها «تصحيح»، فلا ذِكر لمصطلح «تحقيق» على غلاف نشرته لهذا الكتاب، ولا في المقدمة التي صدَّر بها هذه النشرة. ويبدو أنه درج مدةً من الزمن على استخدام هذه المصطلحات بوصفها من

ويوضّح الرويهب أن لفظة التحقيق - وهي نقيض لفظة التقليد - مصدرٌ كان يشير إلى الإثبات العقلي لصدق العقيدة الإسلامية. وبحلول القرن السابع عشر الميلادي، تم التفريقُ بين شرح التعبيرات الواردة في أحد المؤلّفات المدرسية، والتحقُّق من مزاعمه وفَرْضياته. وقد جرت العادةُ باتخاذ الشرح أو الحاشية ميدانًا للتحقيق. وأما المُحقِّق فهو ذلك العالِمُ الذي يتناول الدعاوى والآراء المطروحة بالتقييم النقدي من خلال التحليل المنطقى واللغوى.

المترادفات. إلا أنه حين نَعَتَ نفسَهُ على صفحة غلاف نشرته لكتاب «الأدب الصغير» بالمُحقِّق دون المُصحِّح، كان يروم تسليط الضوء على جِدَّةِ المنهج العلمي الذي ترسَّم خُطاه. ثم كان أن دأب في السنوات التالية على استخدام مصطلح «تحقيق» دون مصطلح «تصحيح»؛ لوصف نشرات الكتب التي يُصدِرها، وآل أمرُهُ إلى أن أدرج التصحيح تحت التحقيق. وفي غضون بضع سنوات، بدأ بعضُ العلماء الآخرين في مصر وسوريا والعراق والهند والجزائر وغيرها من البلاد يترسَّمون خُطَى أحمد زكي باشا، فيصفون نشراتهم أيضًا بأنها «تحقيق»، وظل المصطلح منذ هذا التاريخ هو المصطلح المعتمد في العربية للدلالة على نشر النصوص إلى يوم الناس هذا؛ (إذ غدا يُطلَق على هذه العملية: تحقيق النصوص).

وتتخذه الدراسة من صنيع أحمد زكي باشا -في عدوله بشكل واع ومقصود عن مصطلح «تصحيح» إلى مصطلح «تحقيق» للدلالة على عملية «نشر النصوص» - مُنطَلَقًا لها؛ بغية تمحيص السياسة الثقافية والأوضاع المادية وطرائق دراسة النصوص في مصر أواخر القرن التاسع عشر ومطالع القرن العشرين للميلاد. والحق أن هذا العدول لم يقع إلا في طور النَّضج من حياته الأكاديمية واشتغاله بالمجال العام، بعد أن نشر طائفة من الدراسات والترجمات والتحقيق يرمي إليها، ولا

يستطيع التصحيحُ الوفاء بها؟ لن نتناول في هذه الدراسة تاريخ نشر النصوص بحسبانه جزءًا من قصة التحديث الحتمية وحكاية التقدُّم التكنولوجي، بل ندرس الشروطَ الممكنة التي استقامت لأحمد زكي باشا في نشراته النقدية التي أخرجها؛ إذ ليس هناك أمر بدهي أو مسلَّم به يتعلَّق بالتحقيق، لا في شكله ولا في مضمونه ولا في غايته؛ فالسؤال الذي يمكن أن نثيره إذن هو: ما الذي فعله منهج نشر النصوص الذي سمَّاه أحمد زكي باشا تحقيقًا في مصر خلال العقود الأولى من القرن العشرين؟

قد يظن البعضُ أن التحقيق لا يعدو أن يكون ترجمةً للتعبير الأوروبي (critical edition)، بمعنى النشر النقدي، وهو ضربٌ من النشر العلمي الذي اطلع عليه أحمد زكي باشا ومعاصروه، ثم نسجوا على منواله في أعمالهم؛ أفلم يكتب والحماسةُ تملؤه عن زياراته للمكتبات الأوروبية التي اختلف إليها، والمؤتمرات العلمية التي حضرها، والمعارض العالمية التي زارها في كتابه «السفر إلى المؤتمر»، وكتابه «الدنيا في باريس» سنة ١٩٠٠م؟ ولا ريب أن «التحقيق» عنده كان يتسق مع طرائق الاستشراق في البحث، على نحو ما سنرى، ولكنه كان مُباينًا لها أيضًا في كثير من النواحي. زد على هذا أننا لا نستطيع الحديث عن منهج موحّد التزمه جميعُ الباحثين الأوروبيين آنذاك في نشر النصوص نشرًا نقديًا، ولكن

يَجدُر بنا أن نلاحظ المبادئ المختلفة والأساليب المتباينة التي كانت تختلف من باحث إلى آخر، وهي المبادئ والأساليب التي كانت تُطبَّقُ بدرجاتِ متفاوتةٍ من الاطراد، وتعتمد على نوع النص وأنماط البحث وما يُتاح من مصادر نصية، فضلًا عن التمويل اللازم، والدعم اللوجيستي. وسوف يتبيَّن لنا أن الأنشطة التي قام بها أحمد زكي باشا في نشر النصوص كانت تعتمد على طَرَفِ من هذه الأساليب: ويُضَافُ إلى ذلك أن «تحقيقه» نشأ في كَنَف ثقافةٍ مزدهرةٍ للبحث النصي ونشر النصوص، وهي الثقافةُ التي كانت امتدادًا للمناهج والأساليب العلمية الإسلامية التقليدية، وإن جرَّبت أيضًا بعضَ الطرائق والأشكال الجديدة التي يسَّرتها تقنيةُ الطباعة. وقد اعتمد أحمد زكي باشا أيضًا في تحقيقه على هذه الثقافة الفيلولوجية النابضة بالحياة والمفعمة بالنشاط.

وبُغية الوقوف على أهمية الدور الذي اضطلع به أحمد زكي باشا وأبناء جيله في نشر النصوص، يتعيَّن علينا أن نبدأ بالنظر في التحولات التي اقترنت نشأتُها بتبني تقنية الطباعة منذ مطلع القرن التاسع عشر الميلادي. وسوف نستهل هذه الدراسة بإعادة النظر في التاريخ المبكر للطباعة العربية، مع التركيز -بوجه خاص - على ثقافة الطباعة والنشر التي تمحورت حول مطبعة بولاق. ثم ننتقل بعد ذلك إلى فحص أساليب النشر المحدَّدة التي اتبعها ناشرو القرن بعد ذلك إلى فحص أساليب النشر المحدَّدة التي اتبعها ناشرو القرن

التاسع عشر واتسمت بها نشراتُهم (التي كانت تُسمَّى تصحيحًا)، مع التماس الروابط وعقد المقارنات بينها وبين الأساليب الأوروبية المتبعة في نشر النصوص آنذاك. ثم نعود بعد ذلك، في الجزء الأخير من هذه الدراسة، إلى أحمد زكي باشا للوقوف على دوره في ابتكار طريقة جديدة لنشر النصوص، هي الطريقة التي سيسميها «تحقيقًا».

## في فَلَك مطبعة بولاق

نشأت الطباعة في مصر مشروعًا كولونياليًّا؛ فقد جلب نابليون بونابرت المطبعة إلى مصر أولًا في حملته الكولونيالية عليها سنة بالام ؛ بغرض الدعاية وتوزيع منشورات الحملة الفرنسية على المصريين. فلما رحل عن البلاد، أُقِرَّت الطباعة في عهد محمد علي باشا، وأُسِّست المطبعة في القاهرة بحي بولاق سنة ١٨٢٠م. وكانت مطبعة بولاق إحدى الأدوات التي توسَّل بها محمد علي باشا إبان حُكمه في بناء الدولة، بالتوازي مع إنشاء جيش نظامي، وبناء المستشفيات، والمدارس الحديثة، وإقامة النظام القضائي (١). وكانت هذه المطبعة أيضًا –أسوة بالجيش مؤسسة تُموِّلها الدولة وتُشرِف على إدارتها إدارة مُحكمة. وكانت منشوراتها مُوجَّهة إلى الطبقة الرسمية من الضباط والجنود والمهندسين والأطباء والموظفين الإداريين، لا إلى عامة الجمهور. وقد نَشَرَت في السنوات الأولى من

Khaled Fahmy, All the Pasha's Men: Mehmed Ali, His Army, and the Making of Modern Egypt (Cairo: The American University in Cairo Press, 2002).

<sup>(</sup>١) أنشأ محمد على -الذي كان شديدَ الإعجاب بنابليون- كثيرًا من مؤسسات الدولة التي كانت كولونيالية في الأصل. انظر:

تاريخها ترجمات بالعربية والتركية -غالبًا- لبعض الكتب الإيطالية والفرنسية التي كانت تُمثّل أهمية كبيرة للدولة الناشئة، وهي عبارة عن كتب إرشادية عسكرية، ومؤلَّفات في الرياضيات والجغرافيا، وكتب مدرسية في الطب، ورسائل في علم النبات، والتاريخ. زد على هذا أنها كانت تُصدِر جريدة رسمية؛ لنشر المراسيم واللوائح الصادرة عن الحكومة. وإذا نظرنا إلى اختيار مطبعة بولاق لمنشوراتها، تبيَّن لنا أنها كانت تعمل في مجال ديوان الإدارة السُّلطانية (ديوان الكتابة، أو ديوان الإنشاء)، مُلتزمة بوظائفه مُتقيِّدة بحدوده.

ولم يكن نشر المصاحف وكتب الحديث الجامعة والنصوص الدينية والمؤلَّفات الأدبية والرسائل العلمية جزءًا من عمل مطبعة بولاق؛ إذ ظل عملها مقصورًا على الكتابات والمعارف الإدارية السُّلطانية (١). وبفضل إنشاء هذه المطبعة، أصبح من الميسور

\_\_\_\_

(۱) ومن الاستثناءات الواضحة التي يمكن إيرادُها في هذا المقام اضطلاعُ مطبعة بولاق بنشر بعض الكتب في النحو العربي وفن الرسائل، بالإضافة إلى مجموعات متباينة من الأشعار التركية والفارسية. وليست فائدةُ الرسائل العربية بالنسبة لموظفي الدولة مما يخفى على أحد. ويلوح كذلك أن نشر بعض دواوين الشعر التركي ربما كانت تُشبِع الذائقة الأدبية لطبقة الموظفين الناطقين بالتركية. انظر:

Richard N. Verdery, 'The Publications of the Būlāq Press under Muḥammad 'Alī of Egypt', *Journal of the American Oriental Society* 91, no. 1 (1971): 129–32.

استنساخُ النصوص بطريقة موحَّدة ومعقولة التكلفة، ونشرُها على نطاق غير مسبوق. بيد أن أنواع النصوص التي نشرتها مطبعةُ بولاق في سنواتها الأولى كانت مماثلةً لتلك النصوص التي نُشِرَت في ديوان الإنشاء(١).

\_\_\_\_\_

= وللوقوف على قائمة تضم ما يزيد على مائتي عمل من منشورات بولاق بين سنتي ١٨٢٢-١٨٤٤م، انظر:

Thomas-Xavier Bianchi, "Catalogue General et Detaille des Livres Arabes, Persans et Turcs, Imprimes a Boulac, en Egypte, depuis l'introduction de l'imprimerie dans ce pays, en 1822, jusqu'en 1842," *Journal Asiatique* 2 (1843): 24–61.

(۱) وفي هذا السياق، يمكن مقارنة السنوات الأولى لمطبعة بولاق بالأحوال والملابسات التي اكتنفت تأسيس مطبعة إبراهيم مُتفرِّقة؛ ذلك أن كثيرًا من الحُجَج التي ساقها إبراهيم متفرقة (١٦٧٤ – ١٧٤٥م) لإقامة المطبعة من الحُجَج التي نكرها في التماسه بإنشائها – كانت تتعلَّق بالفائدة المحتملة التي يمكن أن يجنيها نظامُ التعليم في المدرسة من وراء إنشاء المطبعة، كما تعلَّقت أيضًا بإنتاج نُسخ موثوقة من النصوص الدينية. بيد أن المرسوم السلطاني الذي أذن بإقامة مطبعة مُتفرِّقة أوضح أن نشاطها ينبغي أن يقتصر على مجال عمل الديوان السلطاني (بمعنى نشر الكتب الإرشادية النافعة في حقل اللغة، والقواميس ثنائية اللغة، والمؤلَّفات العسكرية، والخرائط، وما إلى ذلك)، وأنه لا ينبغي أن تطبع كتبًا تقع في نظاق سُلطة العلماء ومسئوليتهم (كالمصاحف، وكتب الحديث، والفقه، والأدب ...إلخ). لمعرفة المزيد عن مطبعة مُتفرِّقة، انظر:

ومن الأهمية بمكان أن نلاحظ أن ميادين التعليم والفقه والشئون الدينية لم تكن حتى منتصف القرن التاسع عشر الميلادي خاضعة لإدارة السلطان، وإنما كانت تابعة لمسئولية العلماء والقضاة والطرق الصوفية؛ ولهذا فإن مطبعة بولاق لم تكن تُمثِّل قط تهديدًا أو تحدِّيًا للمؤسسات العلمية التقليدية في مصر (١)؛ ولهذا كان تأسيسُها موضع

Stefan Reichmuth, "Islamic Reformist Discourse in the Tulip Period (1718–30): Ibrahim Muteferriqa and His Arguments for Printing," in *International Congress on Learning and Education in the Ottoman World. Islanbul, 12–15 April 1999*, ed. Alī Caksu (Islanbul: IRCICA, 2001), 149–61; Yasemin Gencer, "Ibrahim Muteferrika and the Age of the Printed Manuscript," in *The Islamic Manuscript Tradition: Ten Centuries of Book Arts in Indiana University Collections*, ed. Christiane Gruber (Bloomington: Indiana University Press, 2009), 154–93; and the comprehensive study of Orlin Sabev, "Formation of Ottoman Print Culture (1726–1746): Some General Remarks," in *New Europe College: Regional Program 2003–2004, 2004–2005*, ed. Irina Vainovski-Mihai (Bucharest: New Europe College, 2007), 293–333.

(١) لـم يكن هناك على الإطلاق حظرٌ رسميٌّ للطباعة أو فتوى تقول بتحريمها، خلافًا لمزاعم المستشرقين ودعاوى القوميين الحداثيين.= ترحيبٍ من جانب العلماء الذين نُظِرَ إليهم عبر التاريخ بحسبانهم مُمثِّلِين للشئون المدنية، وكانوا ينعمون إلى حدِّ كبيرٍ بالاستقلال المادي والفكري عن البيروقراطية السُّلطانية. وقد سعى كثير ممن تخرَّجوا في الأزهر إلى العمل في مطبعة بولاق، أُسوة بصنيع بعضهم من قبل حين التحقوا بالبيروقراطية الرسمية. بل سيشغل بعضُ علماء الأزهر عددًا من الوظائف القيادية في هذه المطبعة؛ حيث عملوا مُدقِّقين ومُصحِّحين.

وبعد عقود قليلة من تأسيس مطبعة بولاق، ولا سيما في عهد الخديوي إسماعيل (حكم ١٨٦٣-١٨٦٩م)، بدأت دُور النشر الخاصة في الظهور، وعُرِفَت بالمطابع الأهلية، وكانت في معظمها فروعًا لمطبعة بولاق، حيث كانت تدور في فَلَكها. وقد ارتبطت المطابع الأهلية في الغالب بالجمعيات العِلمية، كـ«جمعية المعارف»، هذه الجمعية الناجحة التي اشتهرت بنشاطها الوافر،

ولئن ارتفعت بعضُ الأصوات آنذاك بالمعارضة أو أبدت شيئًا من التردد، فقد كان ذلك يرجع إلى أحد الأسباب الآتية: ١- رداءة النص العربي في المطبوعات الأوروبية مقارنة بثقافة المخطوط الراقية؛ ٢- الضرر المالي الذي يُحتَمل أن يصيب المشتغلين بالنسخ؛ ٣- أثر الطباعة على العلاقة الوثيقة التي تجمع بين الشيخ وتلاميذه، وهي العلاقة التي كانت تميز ثقافة عصر المخطوطات. للوقوف على مناقشة مستفيضة لهذه المسألة، انظر: Kathryn A. Schwartz, "Did Ottoman Sultans Ban Print?," Book History 20, no. 1, 2017, 1-39.

وارتبطت بدار النشر المعروفة بـ«المطبعة الوهبية». وقد بلغ عددُ أعضاء هذه الجمعية في بعض مراحل تاريخها ما يزيد على ستمائة عضو، وكانت أشبه بجمعية تعاونية (١). وقد نشر نفرٌ من المُصحّحين الذين كانوا يعملون في مطبعة بولاق بعض أعمالهم في المطابع

\_\_\_\_\_

(۱) أشار جرجي زيدان إلى أن هذه الجمعية كانت «شركة مساهمة» ثمن سهمها خمسة جنيهات ... وبلغ عدد المساهمين أو الأعضاء بضع مئات. وللأعضاء في مقابل ذلك أن يقتنوا مطبوعات الجمعية بثمن أقل مما يُعْطَى لسواهم». انظر: جرجي زيدان، تاريخ آداب اللغة العربية، القاهرة: دار الهلال، ١٩١١–١٩١٤م، ٢٨/٤. وقد نشرت هذه الجمعية عددا كبيرًا من المؤلّفات التي لم يكن في مستطاع أيَّ من دور النشر إصدارها ما خلا مطبعة بولاق. وأسوة باشتراكات الصحف آنذاك، كانت أسماء الأعضاء المشتركين في الجمعية تُنشر في الصفحات الأولى أو الأخيرة من مطبوعات جمعية المعارف؛ فمن ذلك مثلًا: الصفحات الأولى من المجلد الأول من كتاب «تاج العروس في شرح القاموس» للزّبيدي، مجلدات، وهي نشرة ناقصة، القاهرة: المطبعة الوهبية، ١٢٨٦ ما على تاريخ أبي نصر العتبي» للمنيني، مجلدان، القاهرة: المطبعة الوهبية، على تاريخ أبي نصر العتبي» للمنيني، مجلدان، القاهرة: المطبعة الوهبية، على تاريخ أبي نصر العتبي» للمنيني، مجلدان، القاهرة: المطبعة الوهبية،

[تجدر الإشارة إلى أن جمعية المعارف أسسها محمد عارف باشا، أحد أعضاء مجلس الأحكام، سنة ١٨٦٨م؛ لنشر الكتب النافعة. وأنشأ إبراهيم بك المويلحي آنذاك مطبعة سمًّاها باسم الجمعية لطبع هذه الكتب، وكانت تطبع في غيرها من المطابع أيضًا. (المترجم)].

الأهلية، كالعالم الجليل الشيخ نصر الهوريني (ت: ١٨٧٤م) الذي سنعرض له بعد قليل(١).

وقد ظل الانفصال بين المطبعة الأميرية ودُور النشر الأهلية يُميِّز تمييزًا قويًّا بين عالم الحُكم السُّلطاني (أي: الحاكم، والجيش، والطبقة البيروقراطية، وحقل الدبلوماسية ... إلخ) ومجال السئون المدنية (أي: العلماء والقضاة، والأدباء، والطرق الصوفية، والنقابات، والأوقاف، والمساجد، والمدارس، والمِلَل اليهودية والمسيحية، ... وما إليها)، وهو التمييزُ الذي كان قائمًا في واقع الأمر منذ العصر المملوكي على الأقل. ولم يَكفُل هذا الانفصالُ بين عالمَ السُّلطان وعالَم العلماء استقلالَ النظام القضائي فحسب، وإنما كان يعني أيضًا أن إنتاج العلوم والمعارف وإدارة التعليم ظل حِكْرًا على العلماء خاضعًا لمسئولياتهم.

<sup>(</sup>۱) كان الهوريني، الذي كان يعمل في مطبعة بولاق بالأساس، ينشر من حين إلى آخر بعض الكتب في المطبعة الوهبية؛ مثل: معجم الخفاجي «شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدخيل»، القاهرة: المطبعة الوهبية، ١٢٨٢هـ/ ١٨٦٦م. لمزيد من الاطلاع على ما يتصل بالمطابع الأهلية وأنشطتها في نشر الكتب، انظر: محمود محمد الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، مع محاضرة عن التصحيف والتحريف، القاهرة: مكتبة الخانجي، ١٩٨٤م، ص٤٦-٥٧؛ عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي: منهجه وتطوره، القاهرة: دار المعارف، ١٩٩٣م، ص٨٥ وما بعدها.

وقد جعل عالَمُ السلطان وعالَمُ العلماء يتقاربان شيئًا فشيئًا بمرور الوقت. ولئن لم يبلغ هذا التقاربُ حدَّ التمام قط، وإنما ظل العالَمان متمايزين في الظاهر، فإن تَدخُّل السلطان تدريجيًّا فيما كان يقع تحت مسئولية العلماء عبر التاريخ، من جهة، وتحرُّك العلماء طواعيةً وعلى نحو متزايد في عوالم السلطان، أفضى إلى تقوُّض أركان هذين العالمين في نهاية المطاف، لصالح الدولة الوطنية الناشئة. وقد اضطلعت بعضُ الشخصيات المرموقة -كالعالم الأزهـري رفاعة الطهطـاوي (١٨٠١-١٨٧٣م)- بدور محوري في زعزعة بنيان هذه العوالم؛ من أجل تعزيز مشروع الدولة. وأفضى التقارُبُ المذكورُ آنفًا إلى إنشاء بعض المؤسسات التعليمية والثقافية التي تدعمها الدولةُ، ويتولَّى الإشراف عليها طائفةٌ من العلماء من ذوي النزعة الإصلاحية؛ كرفاعة الطهطاوي، ومحمد عبده (١٨٤٩ -٥ • ١٩ م). وكان الخطياب المهيمين البذي وصيف هيذا التقارب أو التعاون هو خطاب الإصلاح أو خطاب النهضة.

وأما فيما يتصل بدلالة هذا التقارب بالنسبة لثقافة النشر المزدهرة آنذاك، فيمكن القولُ: إن الحدَّ الفاصل بين المطبعة الأميرية ببولاق ودور النشر الخاصة التي كانت تدور في فَلَكها قد بدأ يتلاشى، وجعلت دورُ النشر الأهلية تنشر تدريجيًّا مع مطبعة بولاق كتبًا لاصلة لها بإدارة الدولة. ولعل هذا التطور يُعزَى إلى عاملين؛ أحدهما: مالي، والآخر: تقني. فعلى الرغم من أن دُور النشر الخاصة اهتدت

إلى بعض الأساليب التي تُتِيحُ لها تغطية تكاليف النشر، كجمعية المعارف المشار إليها آنفًا، التي كانت أشبه بالجمعية التعاونية، فقد ظلت هناك في الغالب بعضُ الصعوبات في توفير التمويل اللازم للنشر(۱). ولم يكن من الميسور النهوضُ بمشروعات النشر الكبرى؛ كطباعة المؤلَّفات الضخمة ذوات المجلدات الكثيرة للبخاري والمقريزي وابن خلدون والأصفهاني إلا بفضل الدعم المالي الذي أتاحته المطبعةُ الأميريةُ. زد على هذا أن النشر كان يقتضي توافر قدر من الخبرة الفيلولوجية والتأهيل الفني، وهو ما لم يتحقق أمدًا طويلاً من الخبرة الفيلولوجية والتأهيل الطباعة الأزاهرة في بولاق.

وقد أفضى هذا التقاربُ بين مطبعة بولاق والمطابع الأهلية إلى نشر بعض المؤلَّفات ذات الصبغة الدينية والأدبية والفقهية في مطبعة بولاق التي أمست -من جهةٍ - المحورَ الذي ستدور حوله كثيرٌ من دُور النشر الخاصة؛ الأمر الذي كفل التمويل اللازم لإنجاز بعض مشروعات النشر الكبرى. ومن جهةٍ أخرى، أسهمت دُور النشر الخاصة -التي أينعت بدورانها في فَلَك مطبعة بولاق - في بث ثقافة التنافس والعمل الحُرِّ، وهي الثقافة التي أعادت تشكيل الهدف

<sup>(1)</sup> See Kathryn A. Schwartz, "The Political Economy of Private Printing in Cairo as Told from a Commission Deal Turned Sour, 1871," *International Journal of Middle East Studies* 49, no. 1(2017): 25-45.

الأساسي الذي كانت مطبعة بولاق ترنو إلى تحقيقه. ولمّا كان العلماء يضطلعون بدور جليلٍ في إدارة مطبعة بولاق، فقد بدا من المعقول أن يتوفّروا على نشر بعض المؤلّفات الدينية والأدبية والفقهية والتعليمية الإرشادية في هذه المطبعة. وقد ظلت مطبعة بولاق مطبعة أميرية، فلم تتحوّل إلى مطبعة أهلية، وهو ما كان يعني –من المنظور العملي – أن عالم العلماء أصبح يندرج تحت جهاز الدولة المتنامي. وإذا كانت الوظيفة الإدارية الأصيلة لمطبعة بولاق قد ظلّت هي الوظيفة المركزية، فإن امتداد مشروعات هذه المطبعة في النشر والطباعة إلى مجالات دينية وأدبية وفقهية كان إيذانًا بمحو الحدّ الفاصل بين مجال السُلطان ومجال العلماء فيما يتعلّق بأمر العلوم والمعارف؛ على نحو مهّد السبيل أمام الدولة لإدارة التعليم وإنتاج العلوم والمعارف في العقود التالية.

## المُصَحِّحون

أمر على باشا مبارك (١٨٢٣ -١٨٩٣ م) وزيرُ التعليم بتعيين رفاعة الطهط اوي عقب رجوعه من باريس رئيسًا للجنةٍ مُشكَّلةٍ من علماء الأزهر، وهي اللجنة التي أُنِيط بها الإشرافُ على طباعة ونشر أمهات الكتب الدينية والتاريخية والأدبية في مطبعة بولاق(١)، ونشرت تحت إشرافه عددًا كبيرًا من المؤلِّفات الكبرى ذوات المجلدات في ستينيات وسبعينيات القرن التاسع عشر للميلاد؛ مثل: «المواعظ والاعتبار» للمقريزي (في مجلدين، ١٢٧٠هـ/ ١٨٥٣ – ١٨٥٤م)، و «العِبَر» لابن خلدون (في أربع مجلدات، ١٢٤٧ هـ/ ١٨٦٧ م)، و «تاريخ الأمم والملوك» للطبري (في خمس مجلدات، ١٢٧٥ هـ/ ١٨٥٨ م)، و «مفاتيح الغيب» للرازي (في ثماني مجلدات، ١٢٨٩ هـ/ ١٨٧٢ م)، و «كتاب الأغاني» للأصفهاني (في عشرين مجلدًا، ١٢٨٥ هـ/ ١٨٦٨ - ١٨٦٩ م). وكان عملُ الطهطاوي في مطبعة بولاق وثيقَ الصلة بعمله في دار الألسن، وعكوفه على ترجمة الكتب الفرنسية في الجغرافيا والطب والفلسفة والعلوم العسكرية، وهي الكتبُ التي كان يُشرف على ترجمة بعضها أيضًا. وكان اختيارُ

<sup>(</sup>١) عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص٨٦.

الطهطاوي للنصوص العربية التي تُطبَع وتُنشَر يخضع للمعايير نفسها التي احتكم إليها عند اختيار الكتب المترجمة، ومدارُ هذه المعايير على فائدة الكتب المختارة للمؤسسات العسكرية والحكومية. وكذلك اضطلع بعضُ مُصحِّحي دار الألسن بدور مهمٍّ في تصحيح المخطوطات بمطبعة بولاق؛ كالشيخ محمد عبد الرحمن الأزهري، المعروف بالشيخ قطة العدوي (ت: ١٨٦٤م)، الذي تعاون مع الطهطاوي تعاونًا وثيقًا، وأسهم في تدريب طائفةٍ من الطلاب الذين تخرَّجوا في الأزهر للعمل بالترجمة في مطبعة بولاق. وقد أمسى الشيخُ قطة العدوي -بأثر من تضلُّعه في علوم اللغة - مُصحِّحًا كبيرًا في جريدة الوقائع المصرية، هذه الجريدة الحكومية التي كانت مطبعة في جريدة الوقائع المصرية، هذه الجريدة الحكومية التي كانت مطبعة بولاق وتصحيحها(۱).

وثمّة عالِمٌ أزهريُّ آخر كان له دورٌ جوهريُّ في كثير من مشروعات نشر الكتب، ألا وهو الشيخ نصر الهوريني (ت: ١٨٧٤م). وكان فقيهًا لغويًا، ابتُعِثَ إلى فرنسا -كالطهطاوي- ثم عُيِّن عقب عودتِه إلى القاهرة سنة ١٨٤٦م رئيسًا للمُصحِّحين (٢).

<sup>(</sup>۱) الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص٣٨. وانظر أيضًا: Schwartz, "The Political Economy of Private Printing in Cairo as Told from a Commission Deal Turned Sour, 1871," 31.

<sup>(</sup>٢) ولعلنا نفتقر إلى دراسةٍ وافيةٍ في التعريف بالجهد الـذي بذله الهوريني =

وكذلك أخرج الهورينيُّ -فضلًا عن إشرافه على تصحيح الكتب وإعدادها للنشر - بعضَ النشرات في دُور النشر الخاصة، وربما كان ذلك بتكليف من هذه الدُّور. ومن الكتب التي عكف على تصحيحها «كتاب الأغاني»، المشارُ إليه آنفًا، وكتاب «فقه اللغة» للثعالبي، بالإضافة إلى كتابين في علم الفقه، وهما: شرح الزرقاني على «الموطأ»، وهو أحد شروح الفقه المالكي (في أربع مجلدات، الموطأ»، وهو أحد شروح الفقه المالكي (في أربع مجلدات، محاع» (١٢٨٥هـ/ ١٨٦٣م)، و«الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع» (١٨٦٥م) في فقه الشافعية [للخطيب الشربيني]. زد على هذا أن الهوريني صنَّف بعضَ الرسائل والحواشي اللغوية، التي سنعرض لها بعد قليل. إلا أن أهم كتبه المُصنَّفة هو الكتاب الذي صنَّفه في علم الخط والإملاء، والمعنون بـ«المطالع النَّضرية للمطابع المصرية في الأصول الخطية»، وهو عملٌ مرجعيٌّ بالنسبة للمشتغلين المصرية في الأصول الخطية»، وهو عملٌ مرجعيٌّ بالنسبة للمشتغلين

والمناهج الفيلولوجية التي اتبعها والدوائر العلمية التي عمل من خلالها، فيما عدا بعض الشذرات المتناثرة التي تبدو نافعة على وجازتها. انظر مثلاً: عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص ٩١. وتدلنا الفهارس الرقمية الحالية على أن الهوريني شارك في نشر ما يربو على مائة كتاب، سواء بوصفه مُصحِّحًا أو مُراجعًا. وربما كان العددُ أكبر من ذلك؛ ذلك أن أسماء المُصحِّحين لم تكن تُذكر -وفقًا لما جرت به العادة - إلا في حرد المتن في ختام الكتاب، دون غلافه؛ ولهذا فإنها ربما لم تلفت انتباه المفهرسين.

بتصحيح النصوص العربية ونشرها في دور النشر المصرية (١). ويُبرِز هـذا الكتـابُ تبحُّرَ الهوريني في علـوم اللغة العربية (وهـي: النحو، والصرف، والبلاغة، والمعجم، والعروض)، ونقد الحديث، وعلم القراءات القرآنية، بالإضافة إلى خبرته العريضة التي اكتسبها في حياته المديدة قارئًا ومُصحِّحًا للمخطوطات والنصوص المطبوعة.

وعلى الرغم من أن الشيخ قطة العدوي والشيخ نصر الهوريني يُعَدَّان من رواد هذا الطور المبكر من أطوار التصحيح، فقد كان هناك في الواقع كثيرٌ من العلماء الآخرين الذين اشتغلوا بهذا الفن؛ كإبراهيم عبد الغفار الدسوقي (١٨١١-١٨٨٣م)، الذي سيغدو رئيسًا للمُصحِّحين [في مطبعة بولاق]، ومحمد الحسيني، ومحمد الزهري الغمراوي، ومحمود الشنقيطي (١٨٢٩-٤٠١م)، ومحمد عبده الذي لم يشارك إلا في عمل واحد، على نحو ما سنرى بعد قليل. وكان نشرُ النصوص العربية يقتضي علمًا واسعًا وتأهيلًا لغويًّا، وفوق ذلك صبرًا ودأبًا. وقد غدت الشكوى من أخطاء المُصحِّحين وسقطاتهم أمرًا مألوفًا؛ الأمر الذي جعل الناشرين لا يُسنِدون أمر التصحيح إلا إلى مألوفًا؛ الأمر الذي جعل الناشرين لا يُسنِدون أمر التصحيح إلا إلى أفاضل العلماء، ودفعهم إلى الاستعانة بالمراجعين والمُدقِّقين.

<sup>(</sup>١) نصر الهوريني، المطالع النَّصْرية للمطابع المصرية في الأصول الخطية، الطبعة الأولى، القاهرة: بولاق، ١٨٧٢م. وانظر أيضًا: المقدمة المفيدة التي صدَّر بها طه عبد المقصود نشرته القيَّمة للكتاب، القاهرة: مكتبة السنة، ٢٠٠٥م.

ولمًا كانت غالبُ الكتب التي نشرتها مطبعة بولاق في بدايتها مطبوعات حجرية، فقد جاء شكلُ النصوص المطبوعة وتخطيطها مُشاكِلًا لصورة الصفحة المخطوطة وتخطيطها؛ الأمر الذي منح عادات القراءة الموروثة عن ثقافة المخطوطات درجة من الاستمرارية. بيد أن الطباعة الحجرية لم تكن هي العامل الوحيد الذي حافظ على هذه الاستمرارية، وإنما كفلتها أيضًا طريقة إعداد النصوص وأساليبُ النشر التي شكَّلت قوام عملية التصحيح. وللوقوف على معنى التصحيح في سياق الطباعة الحجرية، سوف نتوفًر على دراسة طائفة من الكتب التي نُشِرَت في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، فجسَّدت مظاهر استمرارية الممارسات النصية للمخطوطات، والإمكانات التي أتاحتها تقنيةُ الطباعة (۱).

<sup>(</sup>۱) من الصعوبة بمكان الاطلاع على المطبوعات العربية الأولى. بيد أن رقمنة هذه المطبوعات في السنوات الأخيرة يسّر لنا هذا الاطلاع. وقد انتفعت في هذه المعبوعات في السنوات الآتية المتاحة على شبكة الإنترنت: في هذه الدراسة بالمجموعات الآتية المتاحة على شبكة الإنترنت: www.archive.org; Arabic Collections Online (http://dlib.nyu. edu/aco); Middle East and North Africa Special Area Collection—Digital (http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/ssg); The Islamic Heritage Project (https://curiosity.lib.harvard.edu/islamic-heritage-project).

## الهوريني وصَنعَةُ التصحيح

يتجسَّدُ المثال الأول -الذي أودُّ مناقشته فيما يتصل بعملية التصحيح - في عُكُوف الهوريني على تصحيح طائفة من كتب المعاجم العربية، ولا سيما كتاب «تاج اللغة وصحاح العربية» للجوهري (ت: ٣٩٣هـ/ ٣٠٠٢م)، الذي اشتهر على نطاق واسع بـ «صحاح الجوهري»، وكان يُعَدُّ أحد المصادر الأساسية في علم المعجم العربي (۱). ومن المهم أن ندرك منزلة هذا الكتاب في

(١) لمزيدٍ من التفاصيل عن كتاب الجوهري وميراثه، انظر:

Ramzi Baalbaki, *The Arabic Lexicographical Tradition: From the 2nd/8th to the 12th/18th Century* (Leiden: Brill, 2014), 373–381.

وللوقوف على علم الصناعة المعجمية بوصفه رأسمالًا ثقافيًا، انظر: Muhsin Jasim al-Musawi, The Medieval Islamic Republic of Letters: Arabic Knowledge Construction (Indiana: University of Notre Dame Press, 2015), 89–91.

وقد تُرجم معجمُ الجوهري إلى الفارسية والتركية. أما الترجمة التركية فقد أنجزها محمد بن مصطفى الواني سنة ١٥٩٢م، وكانت أول كتاب ينشره إبراهيم مُتفرِّقة سنة ١٧٢٩م، وجاءت بمنزلة قاموس عربي تركي.

التراث المعجمى؛ حتى نتمكن من تقدير الدور الذي اضطلع به الهوريني تقديرًا صحيحًا؛ حيث كان هذا الكتابُ موضوعًا لكثير من الأعمال الفيلولوجية؛ كالشروح والحواشي والمختصرات والترجمات والخلافات العلمية. ومن المُصنَّفات التي ناقشت كتاب «الصحاح» واستدركت عليه ورامت تكملته كتاب «التنبيه والإيضاح عما وقع في الصحاح» لابن بَرِّي (ت: ٥٨٢هـ/ ١١٨٧م)، وكتاب «التكملة والذيل والصلة» للصاغاني (ت: ٦٥٠هـ/ ١٢٥٢م). إلا أن أشدَّ نقدٍ وُجِّه إلى «الصحاح» هو النقد الذي فوَّق سهامَهُ إليه الفيروزابادي (ت: ١٤١٧هـ/١٤١٤م)، صاحبُ «القاموس المحيط»، الذي زعم أن قاموسه أفضلُ من معجم الجوهري بما لا يتقارب، وأورد فيه مئات الأوهام التي وقع فيها الأخيرُ(١). ولما كان «القاموس المحيط» يشغل مكانة جليلة بين العلماء المتأخرين، فقد أمست أوهامُ الجوهري مسألةً من مسائل الخلاف اللغوي، الأمر الذي حدا بالعلماء إلى تصنيف بعض المؤلُّفات؛ لتفنيـد التهمة التي رَمَى بهـا الفيروزاباديُّ الجوهريُّ أو لإزالة هذا الالتباس. ومن هؤلاء العلماء عبد الرحمن التادلي المغربي (ت: ١٢٠٠هـ/ ١٧٨٦م في مصر)، الذي صنَّف كتابًا في

Baalbaki, The Arabic Lexicographical Tradition, 378-80.

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفاصيل عن هذه المؤلَّفات راجع:

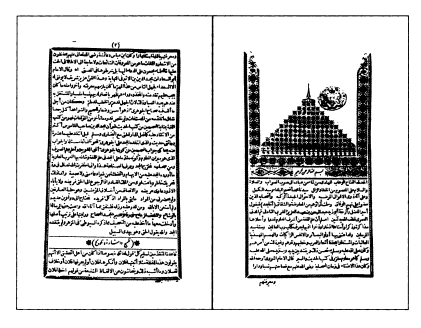
الدفاع عن «صحاح» الجوهري ضد مزاعم الفيروزابادي(١١).

وقد أصبح كتابُ «الصحاح»، بحلول زمن الهوريني، قُطْبَ الرَّحَى في تقليدٍ معجميٍّ مديدٍ، وموضوعًا لعدد كبير من المؤلَّفات اللغوية. وبأثرٍ من النقد الذي ساقه الفيروزابادي صاحبُ «القاموس» إلى هذا الكتاب، ارتبطت مصائرُ الكتابين ارتباطًا وثيقًا، شأن الشروح والحواشي التي نشأت عنهما. وقد جرت العادةُ برواية كتاب «الصحاح» بوصفه متنًا مشفوعًا بشروحه وحواشيه على هوامش الكتاب. وقد تبيَّن للعلماء في مطبعة بولاق، وللهوريني على وجه الخصوص، أن نشر كتاب «الصحاح» بأي صورة من الصور ينبغي الخصوص، أن نشر كتاب «الصحاح» بأي صورة من الصور ينبغي أن يعكس هذه الثقافة اللغوية الحية وأنواع النصوص المختلفة التي تشكَّلت منها.

وفي خلال مدة قصيرة من الزمن، صحَّح الهورينيُّ أربعة أعمال معجمية تعكس الطبيعة المتداخلة لهذه الشبكة من النصوص. وقد نشرت مطبعة بولاق ثلاثة منها، في حين نشرت المطبعة الوهبية

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن بن عبد العزيز التادلي، الوشاح وتثقيف الرماح في رد توهيم المجد الصحاح، تصحيح: نصر الهوريني، القاهرة: بولاق، المطبعة الكبرى، ۱۲۸۱هـ/ ۱۸۶۵–۱۸۶۹م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتى:

 $https://ia800302.us.archive.org/23/items/wichahtadili/wichah\_tadili.pdf$ 



الشكل رقم (٢)

«الوشاح وتثقيف الرماح»، تصحيح: الهوريني، القاهرة: مطبعة بولاق، 1000م، ص ٢، ٣. فاتحة كتاب التادلي.

الكتاب الرابع؛ فبين سنتي ١٨٦٥ -١٨٦٦م، نشرت بولاق دفاع التادُلي عن كتاب «الصحاح» ضد مزاعم الفيروزابادي [انظر: الشكل رقم ٢]، في مجلد واحد، بلا مقدمة أو حواشي أو فهارس(١).

<sup>(</sup>۱) التادلي، الوشاح، تصحيح: الهوريني، بولاق، ١٨٦٥-١٨٦٦م. وقد جاء في حرد المتن:

<sup>«</sup>تم طبعه بالمطبعة الكبرى ببولاق بتصحيح الفقير نصر الهوريني في ذي=

وفي سنة ١٨٦٥م أيضًا، نُشِرَ كتاب «القاموس المحيط» للفيروزابادي في مطبعة بولاق بتصحيح الهوريني. وقد ظهر الكتابُ في أربع مجلدات تتصدَّرها مقدمةٌ بقلم الهوريني، واتخذت هذه المقدمةُ صورة شرح لـ«ديباجة» القاموس، فجاءت مُعَنوَنةٌ بـ«شرح الديباجة». وقد تأسَّى الهورينيُ في شرحه لهذه الديباحة بموروث الشروح التي وُضِعَت على مقدمة الفيروزابادي، ولا سيما شرح محمد بن عبد الرؤوف المناوي (ت: ١٣١١هـ/ ١٣١١م)، وشرح مرتضى الزَّبيدي (ت: ١٠٢٥هـ/ ١٧٩٠م) في كتابه «تاج العروس من جواهر القاموس». وقد تناول الهورينيُّ في شرحه للديباجة هذين الكتابين كليهما، على نحو بدا مُتَّسِقًا مع تقليد الشرح، كما ضمَّن شرحه أيضًا مدخلًا عن مصطلحات القاموس ومنهجه (۱)، وعلَّق شرحة أيضًا مدخلًا عن مصطلحات القاموس ومنهجه (۱)، وعلَّق

https://archive.org/details/alqamusalmuhit01firu/page/n2

<sup>=</sup> الحجة سنة ١٢٨١ على ذمة ناظر المعارف حضرة محمد باشا عارف، نفع الله به المسلمين آمين بملاحظة ناظرها حضرة حسين بك حسني أحسن الله إليه».

<sup>(</sup>۱) محمد بن يعقوب الفيروزابادي، القاموس المحيط، مع فوائد شريفة وقواعد لطيفة في معرفة اصطلاحات القاموس لنصر الهوريني، تصحيح: نصر الهوريني، ٤ مجلدات، بولاق: المطبعة الكبرى، ١٨٦٥م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب يرجع تاريخها إلى سنة ١٨٦٠هـ/ ١٨٩٣م بتصحيحات الشنقيطي على الرابط الآتي:

بعض الحواشي التي أفاد فيها من الشروح والحواشي التي وُضِعَت على الكتاب، وميَّز حواشيه بأن ختمها قائلًا: «ا هـ مُصحِّحه».

وقد أعقبَ نشرَ كتابي التادُلي والفيروزابادي تصحيحُ الهوريني سنة ١٨٦٦م لكتاب «شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدخيل»، وهو كتابٌ معجميٌ للخفاجي (ت: ١٠٦٩هـ/ ١٦٥٩م)، تولت طباعته المكتبةُ الوهبية (١٠٥٠ ويُعَدُّ نشرُ هذا الكتاب في المطبعة الوهبية -كما أسلفنا- شاهدًا على التقارُب بين مجال مطبعة بولاق ومجال

(۱) شهاب الدين الخفاجي، شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدخيل، القاهرة: المطبعة الوهبية، ۱۲۸۲هـ/ ۱۸٦٦م. وتتضح الصلة بين مطبعة بولاق والمطبعة الوهبية -إحدى دور النشر الخاصة - في حرد متن هذا الكتاب، حيث جاء فيه ما نصُّهُ:

«تم بحمد الله وعونه طبع هذا الكتاب الجليل، المسمى شفاء الغليل، [...] فالله المسؤول أن يجازي بجميل صنعه مَن تسبب في طبعه، قاصدًا إظهار المعارف، حضرة محمد باشا عارف، ومصححه الفقير نصر الهوريني، بمشاركة ثاقب الذهن مصطفى أفندي وهبي، رئيس تصحيح التركية، بالمطبعة الميرية، كان وهو الآن رب المطبعة الوهبية، التي طبع فيها هذا الكتاب، جزاه الله أحسن الثواب، [....] وكان انتهاء طبعه بالمطبعة المذكورة في أوائل ربيع الثاني سنة ١٢٨٢ من الهجرة النبوية، على صاحبها أفضل الصلاة وأزكى التحية».

ويمكن الاطلاعُ على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتي: https://upload.wikimedia.org/wikisource/ar/0/0d/pdf دُور النَّشر الخاصة، ودليلًا على تنقل المُصحِّحين والعلماء بين هذين المجالين.

ويُعَدُّ نشر كتاب «الصحاح» للجوهري سنة ١٨٧٥م، بعد سنة واحدةٍ من وفاة الهوريني، تتويجًا لحياته المهنية المديدة مُصحِّحًا قديرًا ولغويًّا مكينًا. وقد نُشِرَ هذا الكتابُ بمطبعة بولاق في مجلدين كبيرين، يشغل كلُّ مجلدٍ منهما قرابة ستمائة صفحة (١).

وقد صدَّر الهوريني تصحيحَهُ لكتاب «الصحاح» بقوله: «هذه فوائدُ نافعةٌ في اللغة عمومًا، وفي الصحاح خصوصًا، جمعها الفقير نصر أبو الوفا الهوريني، غُفِرَ له» (المجلد الأول، ٢-٩). ويذكر الهورينيُّ أنه جمع هذه الفوائد من «القاموس المحيط» للفيروزابادي، و «تاج العروس» للزَّبيدي، و «المُزْهِر» للسيوطي، و «كشف الظنون» لحاجي خليفة. وتنتظم مقدمةُ الهوريني عدةَ موضوعاتِ على النحو الاتي:

١- نبذة يسيرة عن علم المعجم العربي.

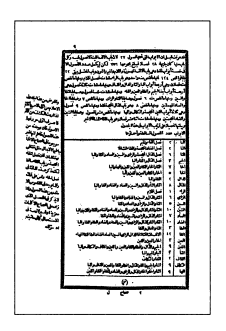
http://hdl.handle.net/2333.1/51c5b40m

<sup>(</sup>۱) إسماعيل بن حماد الجوهري، وعبد الرحمن بن عبد العزيز التادُلي، كتاب تماج اللغة وصحاح العربية، تصحيح: نصر الهوريني، مجلدان، القاهرة: بولاق، المطبعة الكبرى، ١٨٧٥م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتى:

- ٢- التعريف بكتاب «الصحاح» ومؤلّفه خصوصا، ويشمل هذا التعريف إطلالة سريعة على الشروح الكبرى والحواشي الأساسية على الكتاب، فضلًا عن الحديث عن ترجمته إلى التركية.
- ٣- بيان منهج الجوهري، وهذا البيانُ بمنزلة دليل إرشادي إلى
   طريقة استخدام المعجم (وهو ما يسميه الهوريني: قواعد الكتاب).
- ٤- وأخيرًا سرد المداخل المعجمية التي ربما لم تَرِدْ في «الصحاح»، وهي التي يصطلح على تسميتها بـ «الفصول الساقطة من كل باب».

وقد ساق الهوريني جدولًا يتضمن الأبواب الساقطة، وبيَّن في الحاشية أن «الغرض من هذا الجدول الإعلامُ من أول الأمر بأنك إذا أردتَ الكشفَ عن كلمة، فاعرف أول حروفها الأصول، فإن وجدته من هذه الفصول فاعلم أنها غيرُ موجودةٍ في الصحاح، إلا إذا جاء فيها الإبدالُ». ولا يشير الجدولُ إلى أرقام الصفحات رغم فائدتها [انظر: الشكل رقم ٣](١).

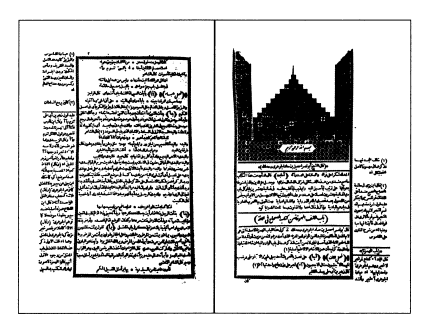
<sup>(</sup>۱) ومع ذلك يستخدم الهوريني أحيانًا أرقام الصفحات لإرشاد القارئ إلى فقرات أخرى في الكتاب، فمن ذلك مثلًا: الصحاح، المجلد الأول، حاشية ۲ في (ص٥) تشير إلى (ص٧)؛ [حيث قال الهوريني: «أي كما يأتي هناك في صفحة ٧»].



الشكل رقم ٣

إسماعيل بن حماد الجوهري وعبد الرحمن بن عبد العزيز التادُلي، كتاب «تاج اللغة وصحاح العربية»، تصحيح نصر الهوريني، مجلدان، القاهرة: بولاق، المطبعة الكبرى، ١٨٧٥م، ١/ ٩.

وقد أعقب فوائد الهوريني مقدمة كتاب التادلي المذكور آنفًا، وهو كتاب «الوشاح وتثقيف الرماح» الذي نشره الهوريني سنة ١٨٦٥ م [انظر: الشكل رقم ٤]؛ حيث جعل الهوريني هذا الكتاب من أوله إلى باب الهمزة مقدمة للصحاح (المجلد الأول، ص١٠-١)، ثم جعل بقية الكتاب هامشًا للصحاح؛ «لما فيه من زيادة الفائدة». وبهذا أورد الهوريني كتاب التادلي في صورة حاشية لكتاب



#### الشكل رقم ٤

كتاب « تاج اللغة وصحاح العربية»، للجوهري، تصحيح نصر الهوريني، (القاهرة: بولاق، ١٨٧٥م)، ١/ ٢-٣. ويتوسط الصفحة كتاب «الصحاح» بوصفه النص الأساسي. وأما التعليقات المرقمة والواردة في أعلى الحاشية فهي صنعة الهوريني. ويشغل كتاب «الوشاح» للتادلي الجزء الأسفل من الحاشية؛ حيث أمسى حاشية على النص الأساسي.

«الصحاح». وترجع أهمية كتاب التادلي إلى تصحيحه كثيرًا من التصحيفات التي وقعت في النُّسَخ المخطوطة من كتاب «الصحاح»، وكذلك إلى تقييمه اللغوي لمزاعم شُرَّاح «الصحاح»، ولا سيما ابن بَرِّي، والصاغاني، والفيروزابادي وغيرهم؛ ولهذا يمكن القول: إن

الهوريني -باتخاذه كتاب التادُلي حاشية موازية على كتاب «الصحاح» - يُقِيمُ نظامًا نقديًا يضع النصَّ موضعَهُ من الموروث اللغوي الطويل والمتشعِّب.

ويسوق الهوريني أيضًا طائفة أخرى من الملاحظات المتنوعة، وقد درج على الإشارة إليها مسبوقة بالأرقام (١، ٢، ٣...إلخ). وهذه الملاحظاتُ إما نُقولٌ استقاها من الشروح والحواشي التي اطلع عليها، وإما إشاراتٌ إلى النُّسَخ الخطية وألوان التصحيف التي وقف عليها هو أو غيرهُ. فإن كانت هذه الملاحظاتُ من عنده فقد كان يختتمها عادةً بقوله: «قاله نصر». وأما فيما سوى ذلك، فقد كان يعزُوها إلى المصدر الأصلي (كحاشية ابن بَرِّي، أو شرح مرتضى الزَّبيدي).

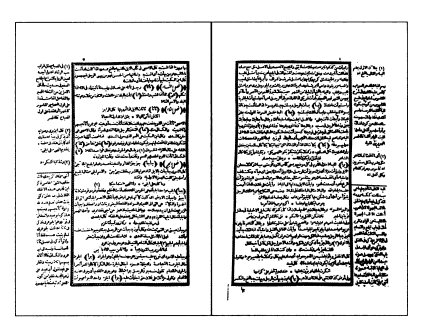
وربما يذكر الهورينيُّ أحيانًا الأخطاءَ التي وقعت في نُسَخ الكتب التي طُبِعَت بأخرة ولها تعلُّقُ بكتاب «الصحاح»، ككتاب «القاموس». ومَرَدُّ هذه الأخطاء في الغالب إلى الخطأ في نطق بعض الألفاظ، أو الالتباس في رسمها الإملائي. ويُصَحِّحُ الهورينيُّ هذه الأخطاء بالإحالة إلى شرح آخر أو حاشية أخرى ضَبَطَت الكلمة موضع النظر ضبطًا صحيحًا وأرشدت إلى كيفية نطقها نطقًا سليمًا. وعلى الرغم من أن الإشارة إلى الاختلافات بين النُّسَخ الخطية كانت عُرفًا متبعًا، فإن الهوريني لم يكن يُشِيرُ إليها مُبتَغيًا من وراء ذلك إقامة نصِّ فإن الهوريني لم يكن يُشِيرُ إليها مُبتَغيًا من وراء ذلك إقامة نصِّ

«الصحاح»، وإنما كانت تُقَيَّمُ ابتداءً لمعرفة ما إذا كانت هذه النُّسَخ قد «صُحِّحَت أو قُوبِلَت» من جانب الرواة السابقين، ومن ثَمَّ فقد خضعت للتدقيق النحوي والصرفي.

ومن مصادر التصحيف الأخطاء التي اعترت النشرات المطبوعة. ومن الأمثلة الشائقة التي يمكن إيرادُها في هذا الصدد وقوفُ الهوريني على خطأ وقع في طباعة الترجمة التركية للقاموس، وهي الترجمة التي قام بها عاصم أفندي (ت: ١٨١٩م) ونُشِرَت في مطبعة بولاق سنة ١٨٣٤م (١). وقد ذكر الهوريني «أن ما وقع في طبع القاموس من كونه بسكون الباء تقليدًا لترجمة عاصم أفندي غَلَطٌ، وذلك سهوٌ منه سامحه الله»، وأنه صحَّح هذا الغلط في الفقرة محل النظر بعد مراجعتها على شرح المناوي لـ«القاموس المحيط»، وهو الشرح الذي ألمحنا إليه فيما سبق [انظر: الشكل رقم ٥]. وهكذا

(۱) أحمد عاصم العينتابي، الأوقيانوس البسيط في ترجمة القاموس المحيط، ٣ مجلدات، القاهرة: بولاق، ١٨٣٤م. وقد فرغ المؤرخ والشاعر والمترجم العثماني أحمد عاصم العينتابي (ت: ١٨١٩م) من الترجمة التركية لكتاب «القاموس المحيط» سنة ١٨١٠م، التي طُبعت في بولاق سنة ١٨٣٤م. وتعتمد هذه الترجمة على عدد من الشروح والحواشي، ولا سيما «تاج العروس» لمرتضى الزَّبيدي. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية منها على الرابط التالي:

https://id.lib.harvard.edu/curiosity/islamic-heritage-project/40-990053882030203941



الشكل رقم ٥ كتاب « تاج اللغة وصحاح العربية» للجوهري، تصحيح: الهوريني، القاهرة: بولاق، ١٨٧٥م، المجلد الأول، ص ٤-٥.

تظل الحاشية في هذا المقام -وهي إحدى السمات الفريدة التي امتاز بها موروثُ المخطوطات- مجالًا رحبًا لبيان الفروق بين النُسَخ وتصحيح الأخطاء.

وينتهي تصحيحُ الهوريني لكتاب «الصحاح» -مُتَّسِقًا في ذلك مع موروث الكتاب المخطوط- بحرد متن كتبه بلغة نثرية بديعة إبراهيمُ عبد الغفار الدسوقي كبيرُ المُصحِّحين [في مطبعة بولاق]

(الجوهري، «كتاب تاج اللغة وصحاح العربية»، تصحيح: الهوريني، المجلد الثاني، ص ٥٨١، ٥٨١)، قال: «تم بعون الملك الفتّاح طبع كتاب الصحاح ... مقابلًا على نسخة مُعتمَدة قديمة، رفيعة القدر غالية القيمة، تنافس في شرائها مديرُ المصلحة، لتكون هذه الطبعة مُحرَّرة مُنقَّحة» (١). بيد أنه ليس ثمّة وصف للمخطوطة، أو ذِكرُ لمكان شرائها، أو بيانُ لحالتها المادية. وأما تاريخُ نشر الكتاب فقد ورد على طريقة حساب الجُمَّل في البيت الأخير من المنظومة ذات الأربعة عشر بيتًا التي نُظِمَت لتقريظ الكتاب، على نحو ما جرت به العادةُ المألوفةُ في موروث المخطوطات المتأخر.

# ما الذي تَدُلُّنا عليه هذه الملاحظاتُ فيما يتعلَّق بعمل الهوريني بوصفه مُصحِّحًا؟

لما كان الهوريني قد تمرَّس بالمناهج والأساليب المعهودة في نشر النصوص ونقدها في العلوم الإسلامية، فقد بدا من المعقول تمامًا أن يُطبِّق هذه الأساليب على عمله في نشر الكتب، وأن ينقل كثيرًا من السمات التي كانت صفحة المخطوط تمتاز بها إلى الطباعة الحجرية. وتبدو أوجه الشبه بين صفحة الكتاب المخطوط وصفحة

<sup>(</sup>۱) وقد طبع الكتاب بتصحيح الهوريني مرتين، تضمنت الطبعة الأولى مدحًا للخديوي إسماعيل ولجهود المُصحِّحين، وأما الثانية، ومنها اقتبسنا هذا الوصف للنسخة، «فهى مُحرَّرة مُنقَّحة» تضمنت تصحيحات على الأولى.

الكتاب المطبوع طباعةً حجريةً جليةً سافرةً؛ فمن ذلك مثلًا أن استخدام الحاشية في إيراد التعليقات النقدية ينطوى على اتباع للأعراف المعهودة في ثقافة المخطوطات، كما أن دمج هذا التاريخ الطويل من الاشتغال بالدرس الفيلولوجي في الكتاب يتَّسق مع موروث الشرح الذي لا يفتأ يتزايد. وكانت النشرات التي أخرجها الهوريني تُمثِّل الثقافة العلمية السائدة آنذاك، ولا سيما موروثات الشرح في العهد المتأخر، ولم تكن -أي: هذه النشرات- ضربًا من الانحراف عن التقليد العلمي المأثور. زد على هذا أن مطبعة بولاق في سنواتها الأولى نشرت بعض الكتب باللغتين العربية والتركية. ويُعَدُّ وقوفُ الهوريني على خطأ طباعي -لعله وقع في النص العربي لـ«القاموس المحيط» بسبب التباس محتمل مع الترجمة التركية-مؤشرًا على أن النشر والطباعة كانا لا يزالان جزءًا من الثقافة اللغوية العربية-التركية الحية التي وسمت مصر في أواخر العصر العثماني.

وعلى الرغم من أن إثبات أرقام الصفحات قد بدأ العمل به آنذاك، فقد خَلَت جميعُ الكتب التي نشرها الهوريني من فهرس الموضوعات، ولذا يبدو أن ترقيمه للصفحات مجرد وسيلةٍ لبيان عددها، ولم يكن أداةً من أدوات البحث في الكتاب. ولعل خُلُوً «القاموس المحيط» من فهرس للموضوعات يمكن تفسيرُهُ استنادًا إلى أن مَن يستخدم القاموس يستطيع تحديد موضع الكلمة من خلال اتباع الترتيب الهجائي.

وهناك سمةٌ أخرى من السمات التي تمتاز بها صفحةُ الكتاب المخطوط نراها قد انتقلت إلى الكتاب المطبوع طباعة حجرية، ألا وهي استخدامُ نظام «التعقيبة»، ومدارُ هذا النظام على أن أول كلمة ترد في الصفحة اليسرى (وجه) مذكورةٌ أسفل الزاوية اليسرى من الصفحة اليمنى (ظهر). إلا أن هذه العادة -التي كانت إحدى سمات الكتاب المخطوط- ستندثر بعد ذلك، وستصدر النشراتُ اللاحقةُ خِلوًا منها.

وقد جاء الكتابُ - فضلًا عما تقدَّم - بغير مقدمةٍ تَصِفُ مصادر النسخ المخطوط، وتُبيِّن المنهج المتبع في نشرها، وتُسلِّط الضوء على المشكلات التي اعترضت ناشرها. والسبيلُ الوحيدةُ إلى استنباط ما لدينا من معلومات عن المناهج الفيلولوجية التي اتبعها الهوريني هي الملاحظاتُ الواردةُ في الحواشي أو في حرد المتن، وهي سمةٌ أخرى من السمات المائزة للنص المخطوط عن النص المطبوع. زد على هذا أن تاريخ نشر الكتاب المطبوع طباعةً حجريةً يُرِدُ عادةً في حرد المتن في آخر بيت من القصيدة، ويمكن تعيينُ هذا التاريخ من خلال حساب الجُمَّل الذي شاع استخدامُهُ في الكتب المخطوطة.

وهكذا، ظلت ثقافةُ المخطوطات -بالنسبة لقارئ الكتب التي نشرها الهوريني بتقنية الطباعة الحجرية- هي الشكل السائد للنص،

وظل المُصحِّحون المنتسبون إلى مطبعة بولاق يُنتِجون ويُصحِّحون ويُصحِّحون ويقرأون هذه النصوص المطبوعة مُحتَذِين بدرجةٍ كبيرةِ الطرائقَ المتبعة في النصوص المخطوطة.

### الطباعة الحجرية والابتكار النصي

لم تُتِح تقنيةُ الطباعة الحجرية للمُصحِّحين والناشرين الاستمرارَ في الالتزام بالأعراف المعهودة في إنتاج الكتاب المخطوط فحسب، ولكنها سمحت لهم أيضًا باستحداث أشكال مُبتكرة في النشر؛ فغدا من الميسور -مثلًا- بفضل ما تمتاز به الطباعةُ الحجريةُ من دقةٍ وتوحيد [للنص]، الجمعُ بين عدة مؤلَّفات في الصفحة الواحدة. وكان ذلك بلا ريب خصيصةً معروفةً في ثقافة المخطوطات، بيد أن الأمثلة عليها كانت نادرةً؛ لأن ترتيب عدة مؤلَّفات وإخراجها معًا في صفحة واحدة كان مهمةً شاقةً وعملًا لا يمكن تكرارُهُ أو محاكاتُهُ. بيد أن الناشرين وُفِّقوا إلى تعميم هذا النموذج وتوسيع نطاقه بدرجة أكبر بفضل دقة الطباعة الحجرية. ويَصدُق ذلك بوجه خاص على النصوص التعليمية التي كانت تُدرَّس في الأزهر؛ كشبكة الشروح والحواشي والتلخيصات التي دارت حول كتاب «مفتاح العلوم» ليوسف بن أبي بكر السكاكي (ت: ٦٢٦هـ/ ١٢٢٩م)، وكتاب «الإيضاح» للقزويني (ت: ٧٣٩هـ/ ١٣٣٨م)، وهما كتابان من كتب البلاغة العربية. ففي سنة ١٨٩٩م، نشرت مطبعة بولاق كتابًا في أربعة مجلدات يضم خمسةَ شروح بلاغية؛ وهي:

- ١- شرح سعد الدين التفتازاني (ت: ١٩٧هـ/ ١٣٩٠م) على
   «تلخيص المفتاح» للخطيب القزويني [والمقصود بالمفتاح «مفتاح العلوم» للسكاكي].
- ٢- شرح ابن يعقوب المغربي (ت: ١٢٨ هـ/ ١٧١٨م) على
   «تلخيص المفتاح» للخطيب القزويني.
- ٣- شرح بهاء الدين السبكي (ت: ٧٥٦هـ/ ١٣٥٥م) على
   «تلخيص المفتاح» للخطيب القزويني.
  - ٤- كتاب «**الإيضاح**» للقزويني.
- ٥- حاشية محمد بن أحمد بن عرفة الدسوقي (ت: ١٢٣٠هـ/ ١٨١٥م) على شرح سعد الدين التفتازاني لـ«تلخيص المفتاح» للقزويني.

وعلى هذا النحو، جمع هذا الكتابُ بمجلداته الأربعة قرونًا من العلوم والمعارف التي انتشرت في مشرق العالم الإسلامي ومغربه [انظر: الشكل رقم ٦](١).

<sup>(</sup>۱) شرح التلخيص، القاهرة: دار السعادة، ١٩٢٤م، ٤ مجلدات. [الطبعة الثالثة؛ الطبعة الأولى، القاهرة: بولاق، ١٨٩٩م]. وقد أورد الطناحي هذا المثال في كتابه: مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص٥٦-٥٥، كما أورد بعض الشواهد على نشر كتابين أو ثلاثة كتب أو أربعة في صفحة واحدة.



الشكل رقم ٦ شرح التلخيص، القاهرة: دار السعادة، ١٩٢٤م، ٤ مجلدات، الطبعة الثالثة [الطبعة الأولى: بولاق، ١٨٩٩م].

وبفضل تجاور هذه الكتب، أمكن المحافظة على دراسة موروث الشروح دراسة متأنية، والاستمرار فيها دون نبذها وإهمالها. وتمكن الطلابُ من الاطلاع على الكتب الأساسية في علوم البلاغة في الموروث المتأخر بسعر مناسب، والحصول على هذه الكتب في صورة عملية. وقد ارتأت بعضُ دُور النَّشر الخاصة أن تُعيد طباعة هذه النشرة سنة ١٩٢٤م، ثم سنة ١٩٧٣م؛ بسبب فوائدها في التدريس.

تُبيِّنُ هذه النشرة المُدمَجة التي تتألَّف من خمسة نصوص مُمثِّلةٍ للبلاغة العربية كيف استفاد الهوريني من التقنية الجديدة للطباعة المحجرية في متابعة أشكال الكتاب المخطوط الموجودة فعلا وتطويرها؛ من أجل تحسين التعليم التقليدي والعلم الموروث ومنحهما باعثًا جديدًا. وعلى الرغم من أن هذه النصوص قد أُعِيدَ نشرُها بطريقة آلية، فإن شكلها ومحتواها ظل مُقيَّدًا بحدود التعليم التقليدي. والواقع أن الفكرة القائلة بأن تقنية الطباعة نفسها أفضت الى انقطاع التعلم التقليدي المتمركز حول المخطوطات، أو أنها لم الابتكار لم يُعمَّر طويلًا، وإنما جعل يتلاشى تدريجيًّا خلال العقود التالية، حيث برزت إلى الوجود أشكالٌ جديدةٌ للتعليم، وتغيَّرت عاداتُ القراءة، واستُخدِمت تقنياتٌ نصيةٌ مختلفةٌ.

## التصحيحُ واتساعُ دائرة النَّشر

أفضت العناية المتنامية بالإمكانات التي تنطوي عليها تقنية الطباعة -فضلًا عن وصول النشرات الأوروبية للكتب العربية التي قدَّمت طرائقَ بديلة لنشر النصوص- إلى بذل مزيد من الجهود المتضافرة؛ بغية نشر الكتب ذوات المجلدات التي كانت تستوجب قدرًا أكبرَ من التعاون والتمويل. وقد بدأت الجمعياتُ والهيئاتُ العلميةُ تَبرُز إلى الوجود، وكان الهدفُ الأولُ من وراء إنشائها «إحياء الكتب العربية». ومن هذه الهيئات تلك الهيئةُ التي تكوَّنت برئاسة الشيخ محمد عبده، وكان مفتي الديار المصرية آنذاك، وكانت تضم في عضويتها عشرةً من الشخصيات المرموقة بمصر في ذلك العهد(۱). وقد توثَّقت أواصرُ العلاقة بين الشيخ محمد عبده والشيخ محمد التركزي الشنقيطي (١٨٢٩-١٩٠٤م)، العالم اللغوي

<sup>(</sup>١) أورد عبد المجيد دياب هذا المثال في كتابه: تحقيق التراث العربي، ص٨٧.

<sup>[</sup>ومن أعضاء هذه اللجنة: حسن عاصم، وعبد الخالق ثروت، ومحمد النجاري. ومن الكتب التي أخرجتها: كتابا عبد القاهر الجرجاني «دلائل الإعجاز»، و «أسرار البلاغة»، وكتاب «المُخصَّص» لابن سيده. انظر: عبد المجيد دياب، نفسه. (المترجم)].

الجليل، الذي استوطن القاهرة، فتعاونا معًا في إنجاز عددٍ من مشروعات نشر الكتب (۱٬۰ وكان أضخم هذه المشروعات نشر كتاب «المُخصَّص» لابن سِيدَه (ت: ٤٥٨هـ/ ٢٦٠١م)، وهو معجمٌ مستوعِبٌ متعدِّدُ الموضوعات (۲٬). وقد نُشِرَ هذا الكتابُ في مطبعة بولاق بين سنتي ١٨٩٨ – ١٩٠٩م، وجاء في ١٧ مجلدًا (۳٬). وأسوة بنشرة بولاق لكتاب «الأغاني» للأصفهاني، وهي النشرة التي توفَّر بنشرة بولاق لكتاب «الأغاني» للأصفهاني، وهي النشرة التي توفَّر على تصحيحها الشيخ نصر الهوريني (وتقع في ٢٠ مجلدًا، على تصحيحها الشيخ نصر الهوريني (وتقع في ٢٠ مجلدًا، على تصحيحها الشيخ نصر الهوريني (وتقع في ٢٠ مجلدًا، ضخمًا استغرق إنجازُهُ خمس سنوات. وقد تابع الشنقيطيُّ في

(۱) لمزيد من التفاصيل عن حياة الشنقيطي، انظر: أحمد بن الأمين الشنقيطي، الوسيط في تراجم أدباء شنقيط، القاهرة: المطبعة الجمالية، ۱۹۱۱م، ص۳۸۱–۲۲۱. وقد التقى طه حسين حين كان طالبًا بالأزهر بالشيخ محمد الشنقيطي، وكتب عنه بعد ذلك في سيرته الذاتية. انظر: طه حسين الأيام، القاهرة: مركز الأهرام، ۱۹۹۲م، الفصل التاسع عشر، ص٢٧٦.

(٢) لمزيد من المعلومات عن «المُخصّص»، انظر:

Baalbaki, The Arabic Lexicographical Tradition, 275ff.

(٣) علي بن إسماعيل بن سيده، المُخصَّص، تصحيح: محمد التركزي الشنقيطي، ١٧ مجلدًا، بولاق: المطبعة الأميرية، ١٨٩٨م. وقد نُشِرت هذه الطبعةُ من الكتاب على مدار خمس سنوات، بين سنتي (١٨٩٨-١٩٠٣م). ويمكن الاطلاعُ على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتي:

http://www.archive.org/details/mukhsasmukhsas

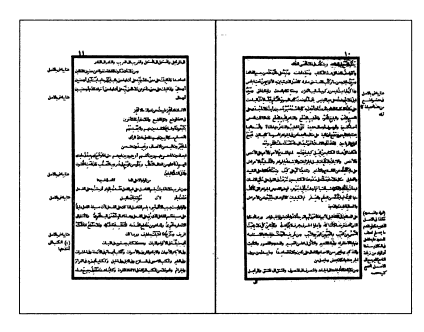
تصحيحه لـ«المُخصَّص» كثيرًا من سمات الكتاب المخطوط المذكورة آنفًا. إلا أن نشرته للكتاب اشتملت -خلافًا لنشرات بولاق السابقة - على فهرس للموضوعات في نهاية كل مجلد. على أن افتقار نشرات الهوريني للكتب المعجمية إلى مثل هذا الفهرس ربما يرجع إلى أن هذه الكتب كانت مُرتَّبة ترتيبًا هجائيًّا؛ مما يسَّر على القارئ تحديد مواضع الجذور المعجمية. وأما معجم ابن سيده فكان -خلافًا لذلك - مُرتَّبًا بحسب الموضوعات؛ ولذا كان وجودُ فهرس للموضوعات أمرًا نافعًا.

ولم يَرِد اسمُ الشنقيطي مُصحِّحًا أساسيًّا على غلاف الكتاب، وإنما ورد في حرد المتن (المُخصَّص، المجلد ١٧، ص١٦٧ - وإنما ورد في حرد المتن (المُخصَّص، المجلد ١٦٥ ، ص١٦٩ - ١٦٥)، على نحو يتَّسق مع الأعراف الراسخة للكتاب المخطوط (١٠)؛ حيث اشتمل حردُ المتن - الذي صاغه طه بن محمود رئيس مُصحِّحي الكتب العربية بمطبعة بولاق على وصف المراحل المختلفة التي مرَّت بها عمليةُ نشر الكتاب؛ فقد ذكر -في أسلوب نثري متأنِّق - أن هذا الكتاب نُسِخَ أولًا من نسخةٍ عتيقةٍ مغربيةٍ كانت محفوظة بالكتبخانه الخديوية، وجاءت خِلوًا من اسم ناسخها. ولمَّا كانت هذه النسخةُ نسخةً سقيمةً [«ركض فيها البِلَى ولعب، وأكل

<sup>(</sup>١) ولعل ذلك يُفسِّر لنا لماذا لم يَرِد اسم الشنقيطي بوصفه مُصحِّحًا رئيسًا للكتاب في أيِّ من فهارس الكتب التي رجعتُ إليها.

الزمانُ منها وشرب»]، فقد طفق المُصحِّحون يُفتِّشون عن نسخة أخرى يُقابِلون هذه النسخة عليها، «ولكن الأيام لم تُسعِد بثانية تُعزِّزها بعد البحث والتنقيب». ثم كان أن وُكِل تصحيحُ هذه النسخة المغربية ومقابلتُها بعد كتابتها إلى الشنقيطي، والشيخ عبد الغني محمود، أحد علماء الأزهر الشريف(١). وبعد تصحيح هذه النسخة ومقابلتها قُدِّمت للطبع؛ «فبذلنا في تصحيح المطبوع غايةَ المجهود». وكانت ملازمُ الكتاب تُرسَل على نحو منتظم بعد الفراغ من تصحيحها وقبل طبعها إلى الشيخ محمد عبده، قبل أن يُرسَل الكتابُ إلى الشنقيطي لإجراء التصحيح النهائي؛ [«فقام الشيخُ بما أُسنِد إليه مضطلعًا حتى انتهى الكتاب»]. وقد أثبت الشنقيطيُّ على حواشي الكتاب طائفةً من التعليقات والتصحيحات بقلمه، فأدرجت في الطبعة النهائية. وكانت تعليقاتُ الشنقيطي وتصحيحاتُهُ يُشَارُ إليها متبوعةً بقوله «كتبه مُصحِّحُه» أو «ا هـ» (انتهى). فإن جاءت على خلاف هـذه الصورة بأن خَلَت من إحدى هاتيـن الصيغتين، افتُرِض أن يكون التعليقُ قد كتبه أحدُ النُّسَاخِ أو المُصحِّحين المجهولين،

<sup>(</sup>۱) جاء في حرد المتن ما نصّه: «وبعد كتابة نسخة منها وُكِلَ تصحيحُها ومقابلتُها على أصلها إلى حضرة الأستاذ العلامة مرجع طلاب العربية والأدب الشيخ محمد محمود التركزي الشنقيطي، وكان معه في المقابلة حضرة صديقنا الفاضل الشيخ عبد الغني محمود، أحد علماء الأزهر الشريف».



الشكل رقم ٧ ابن سيده، المخصص، تصحيح: الشنقيطي، المجلد الأول، ص١٠ - ١١.

كما في المثال الآتي: (ابن سيده، المخصص، الجزء الأول، ص ١٠ - ١٢)؛ حيث جاء في هذا الموضع: «هنا بياض بالأصل في عدة مواضع من هذه الصحيفة كما ترى» [انظر: الشكل رقم (٧)].

وقد اشتملت طريقة الشنقيطي في التصحيح والمقابلة على المقارنة بين النُّسَخ المختلفة للكتاب الواحد، بالإضافة إلى الكتب الأخرى التي صنَّفها المؤلِّفُ نفسُهُ؛ فمن ذلك مثلًا أن الشنقيطي وقف على تحريف في طريقة كتابة اسم الشاعر ابن كَلْحَبَة اليربوعي

المنافر وتفاه المنافرة والمنافرة المنافرة المنا

الشكل رقم ٨ ابن سيده، المخصص، تصحيح: الشنقيطي، المجلد الأول، ص٥٣.

في النسخة المغربية، وهي النسخة التي عرفنا من خلال حرد المتن أنها الأصلُ المُعتَمد في نشر الكتاب [انظر: الشكل رقم  $\Lambda$ ](١). ويرى الشنقيطيُّ في تعليقه أن السبب في وقوع هذا التحريف يرجع

-----

(۱) قال الشنقيطي في التعليق الذي أثبته في حاشية الكتاب: «قوله: كلحبة، هذا هو الصواب في اللفظ، وفي النسخة المغربية طلحة، وربما كانت تحريفًا؛ لقرب الشَّبه في الرسم بين صورة اللفظين، خصوصًا إذا خفي سنُّ الباء، وقد وُجِدَ اللفظُ على الصواب في المُحكَم وغيره من كتب اللغة».

إلى قُرب الشَّبه في الرسم بين صورة اللفظين: اللفظ الصحيح «كلحبة»، واللفظ المُحرَّف «طلحة»، ويُبيِّن كذلك أن مثل هذا الالتباس ربما وقع حين «خفي سِنُّ الباء». ويستند تصحيحُ الشنقيطي إلى المقارنة مع المعاجم الأخرى، ولا سيما مع كتاب آخر مخطوط لابن سيده، هو كتابه «المُحكم»(۱).

<sup>(</sup>۱) صدرت الطبعة الأولى من كتاب «المُحكَم» لابن سيده سنة ١٩٥٨م. انظر: علي بن إسماعيل بن سيده، المحكم والمحيط الأعظم في اللغة، تحقيق: مصطفى محمد السقا، وحسين محمد نصار، القاهرة: مطبعة مصطفى البابي الحلبي، ١٩٥٨م.

# التصحيحُ في عصر الطباعة الحجرية

استعرضنا فيما سبق أوجه الاستمرار ومظاهر الابتكار التي امتاز بها عملُ جيل من مُصحِّحي مطبعة بولاق ودُور النَّشر الخاصة التي كانت تدور في فَلَكها. وقد اصطُلِح على تسمية الأعمال والإجراءات التى شكَّلت عملية نشر النصوص بـ «التصحيح والمقابلة»؛ اتباعًا لمناهج العلوم الإسلامية في ضبط النصوص ونشرها. وكانت عمليةُ النَّشر تمر بعدة مراحل يُشارك فيها طائفةٌ من النُّسَّاخ والمُصحِّحين. وقد شارك بعضُ العلماء الكبار آنذاك في مشروعات النشر. بيد أنه من الملاحظ أن ثمَّة أخطاء اعترت الكتبَ المنشورةَ. ولمَّا كان هؤلاء المُصحِّحون من العلماء ذوي الثقافة التقليدية الذين عملوا في إطار من ثقافة المخطوطات السائدة، فإن الكتب التي نُشِرَت بتقنية الطباعة الحجرية أشبهت المخطوطات من حيث طريقة إنتاجها وقراءتها؛ فلا ذِكر لفهرس الموضوعات في العموم، ولا ذِكر لاسم المُصحِّح على غلاف الكتاب في العادة، وإنما يَرِدُ في حرد المتن [أُسوَةً بالكتاب المخطوط]. وتعكس النشراتُ التي تم تصحيحها بوجه عام الموروثَ العلميَّ لقراءة النص والتعامل معه. وكانت هذه النشرات تَحفِلُ في الغالب بتعليقات مُطوَّلة وشروح مستفيضة تُشبه الحواشي في الكتاب المخطوط. وقد تبيَّن لنا فيما سبق أن الكتب التي نُشِرَت بعد تصحيحها دمجت موروث الشرح في الشكل النهائي للنص، مُتوسِّلةً في ذلك أحيانًا ببعض الأساليب المبتكرة.

وقد أغفلت الكتب التي تم تصحيحها ذكر المصادر المخطوطة التي اعتمدت عليها إلا في القليل النادر الذي لا يُقاس عليه. وحتى في هذه الحالات القليلة التي ذُكرت فيها، فإنها خَلَت من أي وصف مُفصَّلِ لهذا المصدر أو ذاك. وعلى الرغم من السعي وراء المصادر الخطية القديمة والتفتيش عنها، فإن المعايير التي وُضِعت لتقييمها وبيان منزلتها كانت مُقيَّدة بحدود التقليد العلمي. وقد تواترت الإشارة إلى النُّسَخ الخطية (وفي نسخة كذا)، بيد أن هذه النُّسَخ لم تكن تُقيَّم من زاوية قِدم المخطوط فحسب، وإنما من زاوية ما إذا كانت هذه النُّسَخ قد «صُحِّحت وقُوبِلت» أم لا، ومن منظور ما قيل عنها في موروث الشروح. وكان ضبط النص ونشره جزءًا أصيلًا من ثقافة الشروح.

على أن كثيرًا مما كان يُميِّزُ النشرات المُصحَّحة في هذه الفترة قد طرأ عليه تغيُّرٌ كبيرٌ خلال العقود التالية؛ فالنشراتُ المُحقَّقةُ التي سنعرض لها بعد قليل كانت تشتمل عادةً على فهرس للموضوعات؛ استجابةً للأساليب الجديدة في القراءة والبحث، ومنذ ذلك الحين سيرد اسمُ المُصحِّح (وسيغدو الآن المُحقِّق) صراحةً على غلاف

الكتاب، وهو الأمر الذي أتاح للمُحقِّق أن ينهض بدور أكبر في صناعة الكتاب يُشبه دور المؤلِّف. وكانت الكتبُ المُحقَّقة تُصدَّر بمقدمة للمُحقِّق تتضمن معلوماتٍ مُفصَّلةً عن الأصول الخطية، والتاريخ النصى، فضلًا عن مناقشة المشكلات المنهجية. وقد حُذفت الحواشي والشروح من النشرات المُحقَّقة أو اكتُفي بإثباتها في الهوامش. زد على هذا أن التفقير [بمعنى تقسيم النص إلى فقرات متماسكة] ونظام علامات الترقيم بدأ تطبيقهما بصورةٍ منهجيةِ مطردة. والحق أن هذه التحولات التي طرأت على أسلوب النشر وشكل النص إنما يرجع الفضلُ فيها -على نحو ما سنرى-إلى جهود طائفة من المُحقِّقين؛ كأحمد زكى باشا، وأحمد تيمور، وغيرهما من علماء هذا الجيل. وقبل أن نعرض لهذه التحولات، يتعيَّن علينا أن نناقش أولًا أثر الجهود الأوروبية في نشر النصوص في وقوع هذه التحولات.

### تقرير جولدتسيهر لسنة ١٨٧٤م

كتب المستشرقُ المجريُّ إجناتس جولدتسيهر Ignaz (١٩٢١-١٩٥٠) وصفًا مهمًّا لنشاط نشر النصوص Goldziher) وصفًا مهمًّا لنشاط نشر النصوص في القاهرة خلال النصف الأخير من القرن التاسع عشر للميلاد، وكان يبلغ من العمر آنذاك أربعةً وعشرين عامًا؛ حيث كلَّفته أكاديميةُ العلوم المجرية بكتابة تقرير عن أحوال النشر في المشرق العربي، ولا سيما في مصر (١). يقول جولدتسيهر في حديثه عن مطبعة بولاق في مطلع سبعينيات القرن التاسع عشر:

«بيد أن المطبعة الآن تعمل بدأبِ شديدِ وعلى الوجه المرضي، حيث مَدَّت نشاطها إلى كافة فروع العلوم العربية. ولهذه المطبعة ذائقة ممتازة فيما تختاره للنشر من الكتب والمؤلَّفات. ولقائل أن يقول: إنها أسدت خدمة جليلة للدرس الاستشراقي؛ ذلك أننا لم

<sup>(</sup>١) وقد ترجم هذا التقرير الثري المُفصَّل من المجرية إلى الإنجليزية وقدَّم له: آدم مستيان (Adam Mestyan). انظر:

Adam Mestyan, "Ignác Goldziher's Report on the Books Brought from the Orient for the Hungarian Academy of Sciences," *Journal of Semitic Studies* 60, no. 2 (2015): 443–80.

نَعُد نقتني فحسب أهمَّ المؤلَّفات في العقيدة الإسلامية في نشرات فائقة الجمال، وإنما غدا في مستطاعنا كذلك -بفضل مطبعة بولاق- الاطلاعُ على المصادر والمؤلَّفات الأساسية النادرة في فقه اللغة والتاريخ، وهي الأعمال التي لم تكن تُفهم فيما مضى فهمًا جيدًا.

وقد عُنيت مطبعةُ بولاق بتوخي الدقة في مطبوعاتها، وهو أمرٌ كان من الصعب تحقيقُهُ عادةً في الكتب المشرقية؛ حيث أسندت مهمة التصحيح إلى بعض العلماء المُتضلِّعين من فقه اللغة العربية. وأود الإشارة في هذا المقام إلى اثنين من المُصحِّحين الذين عملوا في مطبعة بولاق؛ وهما: أحمد فارس [الشدياق]، ونصر الهوريني. أما أولهما فكان آنذاك مُحرِّرًا ضليعًا لمجلة «الجوائب» العربية، التي كانت تصدر أسبوعيًا في القسطنطينية، وكان يحظى باحترام الجميع بوصفه المعلِّم الأول لفقه اللغة العربية. وأما الآخر، وهو نصر الهوريني، فكان أدنى شهرةً من صاحبه، إلا أنه كان خليقًا بالاحترام والتقدير، ولسنا نعرف من العلماء مَن يفوقه جديةً وتمرُّسًا في التعامل مع النصوص العربية. وثمَّة عمل من أعماله الذائعة ترتبط ارتباطًا وثيقًا بمطبعة بولاق؛ ذلك أنه لمَّا كان كثيرٌ من المسائل الخاصة بقواعد الإملاء في العربية موضع خلاف بين النُّحاة واللغويين، ولم يهتدوا بشأنها إلى قاعدة محددة تحديدًا واضحًا، ولمَّا كان أرسخُ النُّحاة واللغويين قدمًا عُرضةً للوقوع في بعض

الأخطاء في قواعد الإملاء، فإن هذا المُصحِّح [نصر الهوريني] الذي التحق بمطبعة بولاق، ولا سيما فيما يتصل بالطباعة والنشر، ألَّ ف كتابًا في غاية التأتُّق يتناول فيه أصولَ الكتابة العربية وقواعدَ الإملاء، ولعلنا لا نجد كتابًا أفضل منه من حيث الموثوقية وحسن التفسير(١).

ولقد يسعنا - في ضوء ما تقدَّم - أن نُقرِّر في ثقةٍ ويقينٍ أن مطبعة بولاق تحتل المرتبة الأولى بين دُور النَّشر التي تُركِّز على الكتابات العربية، من حيث كمية الإنتاج، وجودة الأعمال المنتقاة، والإنجاز والدقة. بيد أنه تجدر الإشارة إلى أن الطباعة العربية قد شهدت تحسُّنا كبيرًا، وهو أمرٌ وقع بمعزل عن مؤسسة بولاق (على نحو ما عليه الحال في الهند)، فهي لم تحذ حذوها إلا جزئيًّا. وأود أن أقتصر على المؤسسات الطباعية الممتازة في بيروت وسوريا، والمطابع الخاصة في تونس والقاهرة، وهي المؤسسات والمطابع الأديرة والمطابع الأحجرية التي تؤدي عملها بنفس القدر من الجدية، ناهيك عن مطابع الأديرة (التي لا نستطيع إدراجها في هذا المقام) أو الطباعة الحجرية التي تحظى بانتشار واسع في شتى أنحاء المشرق. والحق أن هذه المطابع جميعها، ولا سيما مطبعة بولاق، قد حازت كثيرًا من المزايا عن

<sup>(</sup>١) يشير جولدتسيهر في هذا الموضع إلى الكتاب الذي صنَّفه الشيخ نصر الهوريني في قواعد الخط والإملاء، والمُشار إليه آنفًا.

طريق طباعتها الكتب المخطوطة سواء ما كان منها نادرًا أو ما كان الحصولُ عليه أمرًا ميسورًا بدرجة أكبر. وبهذا أمست المخطوطاتُ المحصل عليه أمرًا ميسورًا بدرجة أكبر. وبهذا أمست المخطوطاتُ الميا يتصل بمحتوى النصوص - أمرًا غير ضروري، وفقدت أهميتها الآن إلا فيما يتعلَّق بالنقد النصي. وسوف تنتفع الدراساتُ الشرقيةُ في أوروبا من هذا النشاط المفيد الذي تقوم به حركةُ الطباعة في القاهرة عامًا تلو آخر، إذا اتصلت أسبابُ جمهورنا العلمي بهذه المطبعة. بيد أنهم لا يُعنون كثيرًا بهذا الأمر في مصر؛ فنحن لا نعرف حتى مطبوعاتهم، على الرغم من أن الفائدة ستعم جميع مَن يتعاملون مع مثل هذه الأشياء هنا.

ويجب علينا -من جهة أخرى - النظرُ بعين التقدير إلى ما تحظى به نصائحُ العلماء الأوروبيين ورغباتهم من احترام فيما يتعلَّق بالمواد التي يتم اختيارُها للنشر؛ فحين سمع محمد علي باشا تأكيد البروفيسور فلايشر (Fleischer)، زعيم المستشرقين المعاصرين، أن طباعة المصنَّف الأساسي العظيم الذي تركه سيبويه في علم النحو -وتحتفظ المكتبةُ العامةُ ببعض نُسخه الخطية البديعة سيفضي إلى تعزيز مجد بولاق، وسينتفع به المستعربون، أصدر أوامره على الفور بالبدء في نشره واستخدام الموارد المالية للمكتبة. وعلى هذا النحو، يمكن القول: إن مطبعة بولاق تستدرك النقص في مجالين اثنين؛ فهي تُرضى أولًا جمهور القراء من المهتمين بدراسة مجالين اثنين؛ فهي تُرضى أولًا جمهور القراء من المهتمين بدراسة

العلوم الإسلامية تحديدًا، من خلال نشر الكتب الأساسية في التفسير والحديث وغيرهما من الفروع الدينية الأخرى. ويجب عليً أن أضيف في هذا السياق أن الشيوخ التقليديين لا يزالون يُفضّلون الكتاب المخطوط، حتى في عصر الطباعة هذا الذي نحياه، فلم أر قط في أيدي شيوخ الأزهر إلا الكتب المخطوطة حين يُلقُون محاضراتهم، في حين كنا نحن الطلاب نتابع الشرح البارع لهؤلاء العلماء القدماء من خلال النُسَخ المطبوعة.

ولئن كان العالِمُ الشرقيُّ الذي يتعامل مع علوم الدين ربما يطَّلع على شيءٍ من الآداب أو التاريخ، فإن زملاءه الأوروبيين -من جهة أخرى- قد يَسَعُهم أيضًا الاطلاعُ على نفائس الآداب العربية القديمة، وهكذا فقد أمدتنا الطباعةُ بأقيم المصادر»(١).

ثم يُقدِّم جولدتسيهر نظرةً مهمةً على طرائق النشر التي اتبعها المُصحِّحون المنتسبون إلى مطبعة بولاق؛ فيقول تعليقًا على استخدامهم للحواشي في النشرات المطبوعة:

«تمتاز المطابعُ في الشرق بسمة فريدة، وهي أنها لا تُفرِّط في هوامش الكتاب، ويمكن مقارنتُها في هذا السياق بنُسَّاخ العصور الوسطى في أوروبا. ومن النادر جدًّا أن تجد كتابًا مطبوعًا في الشرق يُترَك فيه الهامشُ غيرَ مُستَغَلِّ مهما كان حجمه. وإننا واجدون في

<sup>(1)</sup> See Mestyan, "Ignac Goldziher's Report," 456–458.

هذا الهامش بعض الملاحظات النقدية أو التعليقات التفسيرية المُتعلِّقة بالنص الأساسي للكتاب، فإذا كان هذا النص الأساسي شرحًا أو حاشيةً، فإن المتن الذي يتوفر هذا النص على شرحه يُطبَع في الهوامش. فإذا لم يتيسر ذلك، فإن هذه المطابع كانت تضع في الغالب كتابًا في الهوامش لا صلة له بالنص الأساسي أو يتصل به اتصالاً واهيًا [....]. وكانت مطبعةُ بولاق قد شرعت حين غادرتُ القاهرة في إنجاز عمل ضخم، سيصدر في عشرة مجلدات، ولعل هذا العمل يوضح تقليد الطباعة الذي أسلفنا الحديث عنه؛ ذلك أنهم اعتزموا نشر شرح القسطلاني على الجامع الصحيح للبخاري، ذلك الكتاب العظيم. وكانت خُطَّتهم في نشره تقوم على طبع صحيح مسلم، وهو عمل مماثل لعمل البخاري، وشرح النووي عليه في الهوامش. وعلينا أن نلاحظ أن هذا الكتاب الأخير وحده يتألُّف من خمس مجلدات، وهو موجود في مكتبة الأكاديمية»(١١).

<sup>(1)</sup> See Mestyan, "Ignac Goldziher's Report," 459-460.

# التلاقى بين أساليب النَّشر

لم يكن المُصحِّحون وحدهم هم الذين يُساهمون في النشر العلمي للنصوص آنذاك. وعلى الرغم من أن العلماء الأوروبيين قد بـدأوا فـي طباعـة النصـوص العربية قبل ذلـك بعدة قرون، فإن نشـر النصوص في صورته العلمية الصحيحة لم يبدأ إلا في مطالع القرن التاسع عشر للميلاد. وقد تأثر هؤلاء العلماء بتطور المناهج الفيلولوجية ونقد الكتاب المقدس خلال القرن التاسع عشر ومطالع القرن العشرين، فجعلوا يُطبِّقونها على ما سُمِّى بـ «النصوص الشرقية»، ولا سيما النصوص العربية. وكان الهدفُ الرئيسُ من وراء هذه الجهود الفيلولوجية هو إعادة بناء النص الأصلي؛ مما كان يعني في نهاية المطاف تجاوزَ النصِّ المروي (أي: النص المُتلقَّى textus receptus). وقد تشكَّل الاهتمامُ بالنص الأصلي (خلافًا للنص المُتلقِّي) بسبب الآراء اللاهوتية والرومانطيقية والتاريخية السائدة آنذاك. ويرجع الفضلُ إلى الفيلولوجي الألماني كارل لاخمان (Karl Lachmann) (۲۸۵۱–۱۷۹۳) (Karl Lachmann) في ارتياد الطريق إلى وضع منهج يمكن من خلاله دراسةُ النصوص وإعادةُ بنائها من حيث اتصال بعضها ببعض، وهو المنهج الذي صار يُعرَف بالمنهج

التاريخي النقدي (١). وقد ساق لاخمان فيما نشره من كتب نماذجَ من إعادة بناء النصوص؛ فحذف الزيادات والأخطاء والاستطرادات التي نشأت بأثر من المخطوطات الوسيطة، وأعطى كلَّ مخطوط تعريفًا محددًا يشير إلى مكان حفظه، وبفضل عملية المقابلة وتحديد الأصول والفروع والطبقات النصية، غدا من الميسور وضعُ تصور لتاريخ النص (Textgeschichte)، منفصل عن التلقي التقليدي له. ولم تكن هذه النشراتُ من حيث الشكل تتضمَّن شرحًا في العادة، وإنما كانت تشتمل على بعض التعليقات النقدية التي أتاحت التوثيق وإنما كانت تشتمل على بعض التعليقات النقدية التي أتاحت التوثيق الملازم لإعادة بناء النص. كما انتظمت هذه النشراتُ أيضًا مقدمة للمُحقِّق، يستعرض فيها البحوث المتعلِّقة بإعادة بناء النص وتاريخه، واحتوت كذلك على فهارس للموضوعات وبعض الملاحق المتنوعة، ولا سيما الجداول والخرائط والجداول الزمنية.

وقد اتبع العلماءُ الأوروبيون في نشراتهم للنصوص العربية خلال القرن التاسع عشر الميلادي -وإن بدرجاتٍ متفاوتة - المناهج التاريخية التي طوَّرها لاخمان وغيرهُ. وكان النصفُ الأخيرُ من القرن التاسع عشر ومطالع القرن العشرين فترة خصبةً؛ حيث أصدر

<sup>(1)</sup> لمزيد من التفاصيل عن منهج لاخمان وما أثاره من ردود فعل قوية، انظر: Sebastiano Timpanaro, *The Genesis of Lachmann's Method*, trans. Glenn W. Most (Chicago: University of Chicago Press, 2005).

خلالها طائفةٌ من المستشرقين نشراتهم التي انتقل كثيرٌ منها إلى القاهرة وبيروت وغيرهما من مراكز الطباعة والنشر آنذاك؛ وكذلك فقد عرفت نشراتُ بولاق طريقَها إلى العلماء الأوروبيين (١١). وقد أفضت المواجهاتُ الكولونياليةُ والمثاقفاتُ العلميةُ وإنشاءُ بعض المدارس والمكتبات الجديدة -كالمكتبة الخديوية- إلى زيادة الوعى بالأساليب المتنوعة لنشر النص المخطوط، كما أبرزت أيضًا التباينَ في مناهج نشر النصوص. فكان منهجُ المُصحِّحين، وهو «التصحيح والمقابلة»، يُعنى بإنتاج النص الموثوق كما رُوي وقُرئ بصورة نقدية عبر القرون. وأما المذهب الأوروبي في نقد النص -كما طوّره كارل لاخمان وغيرُهُ- فكان يسعى إلى تجاوز التلقي التقليدي للنص؛ بغية إعادة بناء النص الأصلى. وعلى الرغم من أن بعض الأساليب المعروفة كـ«مقابلة النص» تبدو أمرًا مشتركًا بين المقاربتين كلتيهما، فإن القيم التي تُعزى إلى النُّسَخ الخطية (manuscript witnesses) والاختلافات فيما بينها وثقافة الشرح

<sup>(</sup>۱) يذكر إدوارد فنديك (Edward van Dyck)، المستعرب والدبلوماسي الأمريكي، في الببليوجرافيا التي أعدها للمطبوعات العربية، كثيرًا من نشرات النصوص العربية، ولا سيما تلك التي أخرجها رايت (Wright) وفستنفلد (Wüstenfeld) ودي غويه (De Goeje). انظر: إدوارد فنديك، والسيد محمد علي الببلاوي، اكتفاء القنوع بما هو مطبوع، القاهرة: مطبعة الهلال، ١٨٩٦م.

تباينت تباينًا حادًا، وهو ما أثمر في نهاية المطاف نشراتٍ مختلفةً للنص الواحد.

وكان بلوغُ الغاية من إعادة بناء النص -باحتذاء قواعد المنهج التاريخي النقدي - يستوجب بحثًا مستوعبًا لجميع ما بقي من النُّسَخ الخطية؛ وهو ما يعني استقراء المخطوطات المعروفة كلها، وإنشاء بعض الأدوات البحثية كالفهارس والببليوجرافيات الشاملة، فضلًا عن التعاون على صعيد الأفراد من جهة، وعلى صعيد المؤسسات من جهة أخرى. وقد أتاحت الجمعياتُ والمعاهدُ القوميةُ، فضلًا عن مؤتمر المستشرقين الذي كان يُعقد بشكل منتظم، شبكة لتبادل المخطوطات وأدوات البحث. وقد شجّعت هذه الأُطُرُ على التعاون ويسّرت أسبابَهُ. زد على هذا أن السياق الكولونيالي منح العلماء الأوروبيين، ولا سيما مَن كان يعيش منهم في المستعمرات، امتيازَ الاطلاع على المخطوطات في غير مشقة أو عناء.

ومن النشرات الأوروبية المُحقَّقة التي عرفها العلماءُ المصريون نشرة وليام رايت (William Wright) (۱۸۳۰–۱۸۸۹م) لكتاب «الكامل في اللغة والأدب» للمُبرِّد (ت: ۲۸۵هـ/ ۸۹۸م)، أحد فقهاء اللغة العرب، وهي النشرةُ التي صدرت سنة ۱۸٦٤م (۱). وقد أسبغت

<sup>(</sup>۱) محمد بن يزيد المُبرَّد، الكامل، بعناية: وليام رايت (W. Wright)، مجلدان، ليبزج، ۱۸٦٤م. وقد توفي رايت قبل أن يتمكَّن من نشر الأجزاء الأخيرة من كتاب الكامل؛ فأكمله دي غويه (Michael Jan De Goeje).

جمعية المستشرقين الألمان (German Oriental Society) رعايتها على هذه النشرة التي استندت إلى المخطوطات التي جُمعت من ليدن وسانت بطرسبرج وكمبردج وبرلين. وقد اشتملت هذه النشرة على تعليقاتِ نقديةٍ، ومقدمةِ استعرض فيها رايت النَّسَخَ الخطية، وبعض الفهارس.

وقد تعرَّف العلماءُ العربُ آنذاك أيضًا على نشرات المستشرق الألماني فرديناند فستنفلد (١٨٠٨-١٨٩٩م)، الذي عمل أمينَ الألماني فرديناند فستنفلد (١٨٠٨-١٨٩٩م)، الذي عمل أمينَ مكتبةِ ثم أصبح أستاذًا بجامعة جوتنجن Göttingen) وكان مهتمًا في الأساس بالنصوص الجغرافية والتاريخية. وقد نشر عدة كتب من ذوات المجلدات المتعددة، كروفيات الأعيان» لابن خَلِّكان (ت: ١٨٦هـ/ ١٨٨٨م) في جوتنجن سنة ١٨٣٥م، و «معجم البلدان» لياقوت الحموي (ت: ١٨٦هـ/ ١٨٢٩م) الذي نُشر في ليبزج سنة ١٨٦٦م. وقد زوَّد فستنفلد نشراته بالفهارس والجداول وقوائم الأنساب وأسماء الأماكن والجداول الزمنية (chronologies) (۱). ونشر أيضًا العديد

Ferdinand Wüstenfeld, Register zu den genealogischen Tabellen der arabischen Stämme und Familien: Mit historischen und geographischen Bemerkungen (Göttingen: Dieterichsche Buchhandlung, 1853).

<sup>(</sup>١) انظر على سبل المثال:

من الدراسات عن موارد المؤلّفات التاريخية؛ كدراسته عن موارد المصنّفات التي أرَّخت للأطباء (۱). وكانت الغايةُ الأساسيةُ التي يسعى إليها فستنفلد -بوصفه مُؤرِّخًا - أن يُقدِّم نشراتِ للكتب وأدواتِ للبحث من شأنها أن تُيسِّر سبيل الدرس التاريخي (۲). وكان يرى أن النشر النقدي يدخل ضمن عمل المؤرخ.

لقد أفاد المستشرقون من إمكانية الحصول على مجموعات المخطوطات بفضل الأوضاع الكولونيالية التي يسرت لهم أسباب

(١) انظر على سبيل المثال:

Ferdinand Wüstenfeld, «منتخب من الكتب التي أُخِذَ منها تاريخ (Geschichte der arabischen Aerzte und Naturforscher (Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 1840).

(۲) أبرز يوليوس فلهاوزن (Julius Wellhausen) في نعيه لفرديناند فستنفلد (۲) أبرز يوليوس فلهاوزن (Wüstenfeld) الخُطَّة المبتكرة التي اتبعها فستنفلد في نشر النصوص العربية. وقد لاحظ أنه توفَّر على تحقيق عدد كبير من الكتب المهمة التي لا يستطيع النهوض بنشرها إلا المعاهدُ العلميةُ، وأن نشراته لهذه الكتب وما ألحقه بها من جداول وفهارس أمست أدواتٍ بحثيةً ضروريةً لا يستطيع أن يستغني عنها المستعربون، وإن شابتها بعضُ المثالب. وللاطلاع على الصيغة الكاملة لهذا النعى؛ انظر:

Julius Wellhausen, "Wüstenfeld, H. Ferdinand," in *Allgemeine Deutsche Biographie*, Bd. 55, 1 (München/Leipzig: Duncker & Humblot, 1910), 139–40.

تمای الله «فر وجاله رحدیت و بیل الده صاحب بالله آن خص الله و الله و الله و الله الله و الله

(2) من المحادث على المحادث على المحادث ال

#### بسم الله الرحين الرحيم

قل لبر صدّه مبد الله بن تشتيم بن أشيّةه منا كتاب الله
ق الممراة اخبرت فيه من العمرة بوافق والداؤة والداؤة والداؤة والداؤة والمراق المدرة والمقال المدرة والمقال المدرة والمقال المدرة والمائة المدرة والمائة المدرة والمائة المدرة المدرة المدرة والمائة المدرة المدرة المدرة والمائة المدرة الم

Besis oblidents est codex Luidentis, quem V. V. Cl. Cl. Prym o Scoin describi converant e codice Department et bibliothesse Lui dansi dem dedorunt. Siglo D designatur.

Areto com has enhance order Berellonnin 1294 (Ahlv. VI, 678 cop.), not ventiles fore an destitutes et places mendas et ministen helpt filet. Il notice

Placempus com his sementit col. Othirunis urjus apagraphus, non optimes metas, in umm V. Cl. Harimann theisen, adhibuse point, Highs O netatus.

Allies mayo valid diversam rebustiment oliuvad endus Yashbananin, nigho V, et ondex Putshum, niim Scholari, nigho S notaton. Han reducitano assuper uni unua untere illari Cilciniani al-niidi. Quad tantum VS habant et recept unterio ( ) iniliarri.

### الشكل رقم ٩ نشرة دي غويه لكتاب «الشعر والشعراء» لابن قتيبة (ص ٢، ٣) مع تعليقات نقدية.

احتيازها؛ فنشر المستعربُ الهولنديُّ مايكل جان دي غويه (Michael Jan De Goeje) (Michael Jan De Goeje) كتاب «الشعر والشعراء» لابن قتيبة (ليدن، ١٩٠٤م)، مُعتمِدًا على مخطوطات ليدن وفيينا وبرلين وباريس، بالإضافة إلى مخطوطات دمشق والقاهرة [انظر: الشكل رقم ٩](١).

<sup>(</sup>١) ابن قتيبة، الشعر والشعراء، بعناية: دي غويه، ليدن: بريل، ١٩٠٤م.

وثمّة مستعربٌ آخر وصلت أعمالُهُ إلى العلماء العرب في تلك الفترة، وهو تشارلز جيمس لايل (Charles James Lyall) (٥ ١٩٢٠ - ١٨٤٥) (١٩٢٠ م)، الذي أتاح له عملُهُ في الهند البريطانية ثم في مكتب الهند (India Office) إمكانية الاطلاع على المخطوطات المهمة. وقد نشر لايل وترجم عدة دواوين من الشعر العربي القديم معوّلًا في ذلك على بعض المخطوطات في المجموعات الأوروبية والهندية. وربما أشار في عناوين مؤلّفاته أحيانًا إلى مكان حفظ المخطوطة ورقمها في الفهرس، وفي أحيان أخرى كان يُصرّح في صفحة العنوان بأن هذه هي المرة الأولى التي يُنشر فيها النص (١١).

وثمَّة ظاهرةٌ مثيرةٌ وقعت آنذاك تمثَّلت في صدور نشرتين لكتابٍ واحدٍ في الوقت نفسه: نشرة في أوروبا ونشرة في القاهرة؛ فمن ذلك

<sup>(1)</sup> See Charles James Lyall, ed., The Dīwāns of 'Abīd Ibn al-Abraṣ, of Asad, and 'Āmir Ibn aṭ-Ṭufail, of 'Āmir Ibn Ṣaˈṣaʿah, Edited for the First Time, from the MS. in the British Museum, and Supplied with a Translation and Notes (Leiden: Brill, 1913); Charles James Lyall, ed., The Mufaḍḍalīyāt: An Anthology of Ancient Arabian Odes, Compiled by al-Mufaḍḍal Son of Muḥammad, According to the Recension and with the Commentary of Abū Muḥammad al-Qāsim Ibn Muḥammad al-Anbārī, Edited for the First Time by Charles Lyall (Leiden: Brill, 1918); Charles Lyall, ed., The Poems of 'Amr, Son of Qamī'ah of the Clan of Qais, Son of Tha'labah, a Branch of the Tribe of Bakr, Son of Wāʾil (Cambridge: University Press, 1919).

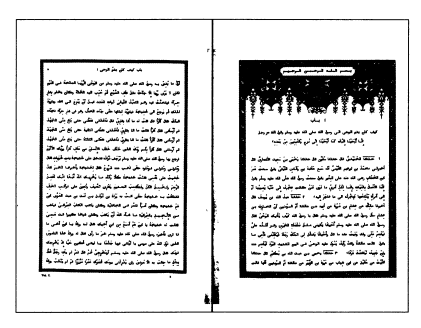
مثلًا: نشرُ كتاب «صحيح البخاري» في العقود الأخيرة من القرن التاسع عشر؛ فقد نشره كريستوف لودولف كريل (Christoph التاسع عشر؛ فقد نشره كريستوف لودولف كريل (Theodor ليوينبول ١٩٠١–١٩٠١م)، وتيودور يوينبول للطنوات (١٩٤٨–١٨٦٦) W. Juynboll) في ليدن خلال السنوات (١٨٦٢–١٩٠٨م) في أربع مجلدات. وكان لودولف كريل قد نشر المجلدات الثلاثة الأولى، في حين أكمل يوينبول المجلد الرابع النظر: الشكل رقم ١٠](١).

وفي خلال السنوات المذكورة نفسها، اضطلعت مطبعة بولاق بطبع نشرةٍ من «صحيح البخاري»، مشفوعة بتعليقات من المُصحِّح، بالإضافة إلى شرح القسطلاني (ت: ٩٢٣هـ/ ١٥١٩م). وقد ظهرت هذه الطبعة سنة ١٢٩٦هـ/ ١٨٩٩م في ثماني مجلدات (٢)، وواصلت اتباع أساليب المُصحِّحين.

<sup>(</sup>۱) محمد بن إسماعيل البخاري، الجامع الصحيح (۱) محمد بن إسماعيل البخاري، الجامع الصحيح (۱) (۱) محمد بن إسماعيل المتنى بتصحيحه: لودولف كريل، وتيودور يونبول، ٤ مجلدات، ليدن: بريل، ١٨٦٢م.

وهذه هي النشرةُ التي امتدحها أحمد زكي باشا في كتابه: «الدنيا في باريس»، ١٩٠٠م. ويبدو أن أحمد زكي باشا كان يجهل أمر الطبعة السلطانية التي ظهرت سنة ١٨٩٣م أو لم يكن ينظر إليها بعين التقدير.

<sup>(</sup>٢) محمد بن إسماعيل البخاري، صحيح البخاري، وقد أجرينا الطبع على ما شرح عليه أحمد بن محمد الخطيب القسطلاني، ٨ مجلدات، بولاق:=



الشكل رقم ١٠ صحيح البخاري، اعتنى بتصحيحه: كريستوف لودولف كرهل، ليدن: بريل، ١٨٦٢م، المجلد الأول، ص ٤-٥.

وفي سنة ١٨٩٣م، أمر السلطانُ عبد الحميد الثاني بطباعة رائعة شرف الدين اليونيني (ت: ٢٠٧هـ/ ١٣٠١م)، وهي نسختُهُ من «صحيح البخاري». وقد اشتُهر اليونينيُّ بالتعاون مع النحوي

http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/urn/urn:nbn:de:gbv:3:5-9359

المطبعة الأميرية، ١٨٧٩م. وثمّة نسخة رقمية من هذا الكتاب متاحة على
 الرابط الآتي:

المعروف ابن مالك (ت: ٢٧٢م/ ١٢٧٤م)، صاحب «الألفية»، في مقابلة ما بقي من الأصول الخطية لكتاب «الجامع الصحيح» (١٠). وقد طبعت هذه النشرة، المعروفة بـ «الطبعة السلطانية»، في بولاق سنة ١٣١١هـ/ ١٨٩٣م، واشتملت صفحة غلافها على الرموز التي أشارت إلى النُّسَخ الخطية والشروح، وجاءت هذه الرموزُ في شكل حروف وأرقام [انظر: الشكل رقم ١١] (٢).

وتتخذ تعليقاتُ المُصحِّح في هذه «الطبعة السلطانية» صورة وتتخذ تعليقاتُ المُصحِّح وي هذه «الطبعة السلطانية» صورة حواش مُثبَتةِ على الهامش الأيمن والهامش الأيسر من كتاب «الجامع

(۱) وللوقوف على ما يتصل بهذه النسخة التي ضبطها اليونيني وابن مالك، وعلى الطريقة التي اتبعها مُصحِّحو بولاق في التعامل مع هذه الطبعة السلطانية، انظر: أحمد محمد شاكر، النسخة اليونينية من صحيح البخاري، مجلة الكتاب، المجلد الحادي عشر، السنة السابعة، الجزء الثامن، المحرم ١٣٧٧هـ/ أكتوبر ١٩٥٧م، ص ٩٧٩-٩٨٧.

وانظر أيضًا:

Rosemarie Quiring-Zoche, "How Al-Bukhārī's Şaḥīḥ Was Edited in the Middle Ages: 'Alī al-Yūnīnī and His Rumūz," Bulletin d'Etudes Orientales 50 (1998): 198–222.

(٢) محمد بن إسماعيل البخاري، صحيح البخاري، الطبعة السلطانية، مطبعة بولاق الأميرية، ١٨٩٣م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتى:

https://archive.org/details/jsnum



الشكل رقم ١١ صحيح البخاري، الطبعة السلطانية، بولاق، ١٣١١هـ/ ١٨٩٣م، صفحة الغلاف التي تشير إلى الرموز الدالة على المصادر الخطية.

الصحيح». وقد أُشِيرَ إلى هذه الملاحظات بالرموز (اتباعًا لطريقة اليونيني)، التي أومأت إلى النُّسَخ الخطية التي مرَّت بعملية «التصحيح والمقابلة»، وانتمت إلى موروث الرواية؛ ومن هنا فإن هذه «الطبعة السلطانية» تسوق تعليقات نقدية تقارن بين الأصول المختلفة والروايات المتباينة لـ«صحيح البخاري». وليس الهدف من هذه الطبعة إعادة بناء النص الأصلي، وإنما حفظ وتقييم ودراسة الرواية الخاصة أو النقل الخاص بكل نُسخة.

# التكامل والتعاون في النَّشر

لعلنا بدأنا نلاحظُ -حين اقتربنا من نهاية القرن التاسع عشر- أن وعي العلماء الأوروبيين والمسلمين بالكتب التي يتوفّر على نشرها كلُّ فريق منهما قد جعل ينمو شيئًا فشيئًا حتى غدا سعيًا إلى نشر بعيض الكتب على نحو متزامن. ولما كانت المخطوطاتُ العربيةُ مُفرَّقةً في شتى أنحاء العالم، فقد أضحى الدعمُ المؤسسيُّ والتمويلُ (من خلال المعاهد العلمية) أمرًا ضروريًا لا سبيل إلى الاستغناء عنه، وتزايد التعاونُ بين الأفراد المشتغلين بنشر المخطوطات. وتُمثِّل الحالةُ الآتيةُ شاهدًا دالًّا على ضرب من المحاولات التي بُذلت لتنظيم الجهود العلمية وتحقيق التكامل بين المشتغلين بهذا الحقل عبر القارات. فقد أسلفنا أن نصر الهوريني نشر كتاب «الأغاني» للأصفهاني في عشرين مجلدًا، وطبعه في بولاق بين سنتي ١٨٦٨ - ١٨٦٩م. بيد أنه لم ينشر الجزء الأخير من هذا الكتاب. وفي سنة ١٨٨٨م، أكمل المستشرقُ الألماني رودولف برونو (Rudolf Brünnow) (۱۹۱۷–۱۹۱۸) هـذا المشروع؛ فنشر الجزء الحادي والعشرين من الكتاب في ليدن، مُعتمِدًا في نشره على مخطوطات الكتاب المحفوظة بالمكتبة الملكية في

ميونخ (١). وأما فيما يتصل بأسلوب النشر، فإن المجلدات العشرين الذي التي أخرجها الهورينيُّ تختلف عن المجلد الحادي والعشرين الذي أخرجه برونو. وهذا مثالٌ تبدَّى فيه تكاملُ طرائق النشر في التصحيح والمقابلة من خلال المنهج التاريخي النقدي. ثم كان أن تعاون برونو –من بين مَن تعاون معهم – مع المستشرق الإيطالي إغناطيوس جويدي (Ignazio Guidi) (١٨٤٤ – ١٩٣٥م) في إعداد الجداول التي ألحقها بكتاب الأغاني ورتَّبها ترتببًا هجائيًّا، ونشر فهرسًا مفصَّلًا يستوعب الكتاب بتمامه، أي: يستوعب المجلدات العشرين التي طبعت في بولاق، بالإضافة إلى المجلد الحادي والعشرين الذي طبعته بريل في ليدن. وتولى تمويل هذا الفهرس جمعيةُ المستشرقين الألمان، في حين تولت نشره بريل سنة ١٩٠٠م (٢).

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> Rudolf Brünnow, *The Twenty-First Volume of the Kitab al-Aghani*, (Leiden: Brill, 1888).

الجزء الحادي والعشرون من كتاب الأغاني، الذي يتضمن سِيرًا لم ترد في طبعة بولاق.

ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتي: https://archive.org/details/aljuzalhadiwaali00abuauoft/ page/n291

<sup>(2)</sup> Ignazio Guidi, Tables Alphabetiques du Kitab Al-Aġani:
Comprenant: 1. Index des poetes dont le 'Kitab' cite des
vers; 2. Index des rimes; 3. Index historique; 4. Index
geographique (Leiden: Brill, 1900).

على أن القصة لا تنتهي عند هذا الحد؛ فإننا إذا رجعنا إلى القاهرة مرة أخرى، أَلفَينا الشنقيطيّ -الذي استعرضنا فيما تقدَّم أهميةَ الدور الذي قام به في نشر عدد من الكتب المختلفة - عاكفًا على فحص هذه المجلدات الإحدى والعشرين، مُثبتًا تصحيحاته لما اعتراها من أخطاء على هامش إحدى النُّسَخ. وقد طلب أحمد زكى باشا بعد ذلك من مساعده محمد عبد الجواد الأصمعي (١٨٩٤ -١٩٦٧م) أن يجمع هذه التصحيحات ويطبعها في كتاب واحد؛ ليكون مدخلًا تمهيديًا للطبعة المنقحة من كتاب «الأغاني»، وهي الطبعةُ التي أصدرتها بولاق في ستة عشر مجلدًا سنة ١٩٢٧م. وسوف نرجع إلى أحمد زكى باشا في الجزء الأخير من هذه الدراسة. والحق أن هذا المسار الطويل من الهوريني إلى أحمد زكى باشا يُبيِّن لنا أن نشرات الكتب وفهارسها لم تكن وحدها هي التي تنتقل من مكان إلى آخر، وإنما -وهذا هو الأهم- كانت طرائقُ النشر وأنماطُ البحث تُكتَشَف وتُفحَص وتُعتَمَد.

وبحلول مطالع القرن العشرين للميلاد، أضحت القاهرة أحدَ المراكز الكبرى لنشر النصوص العربية، واجتذبت الجامعة المصرية، التي تم تأسيسها سنة ١٩٠٨م، عددًا كبيرًا من المستشرقين الذين

<sup>=</sup> ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من هذا الفهرس على الرابط الآتي: http://menadoc.bibliothek.uni-halle.de/ssg/content/ titleinfo/560768

رحلوا إلى القاهرة للتدريس بها. وقد تأثرت النشراتُ التي أصدرتها جامعةُ القاهرة بطرائق النشر الأوروبية. وعلى الرغم من أن فكرة إعادة بناء النص لم تكن قد نُظِّرَ لها بعدُ، فإن هذه الفكرةَ صارت أوسع انتشارًا، ولا سيما فيما يتعلَّق بالنصوص التاريخية والعلمية والفلسفية التي لم يكن لها تاريخٌ نصيٌّ متصلٌ. وازدهرت النشراتُ المشتركةُ بين العلماء المصريين والأوروبيين (۱۱). ويحكي المستشرق الروسي إغناطيوس كراتشكوفسكي (Ignaty Krachkovsky) المخطوطات العربية» (ياراتِهِ للمكتبات بحثًا عن المخطوطات العربية، ويصف على نحو زياراتِهِ للمكتبات بحثًا عن المخطوطات العربية، ويصف على نحو العشرين أنشطة النشر وثقافة الطباعة بالقاهرة في مطالع القرن العشرين (۲).

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) للوقوف على مزيد من الأمثلة الدالة على هذا التعاون في النشر، انظر: الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص١٢٢ – ١٢٣.

<sup>(</sup>٢) اضطلع إغناطيوس كراتشكوفسكي بين سنتي ١٩٠٨ - ١٩١٠م بالبحث في المكتبات العربية الكبرى. وقد نُشرت مذكراتُهُ أول ما نُشرت بالروسية سنة ١٩٤٣م، ونشرتها مكتبة التقدم، موسكو. للاطلاع على الترجمة الإنجليزية، انظر:

Ignaty Y. Krachkovsky, Among Arabic Manuscripts: Memories of Libraries and Men (Brill, 2016).

وللوقوف على طرف من حديث كراتشكوفسكي عن المكتبة الخديوية والمكتبة الأزهرية، انظر: ص ٣٨-٤٠ من هذه الترجمة الإنجليزية. =

### نشر المخطوطات ومشكلة التصحيف

من المشكلات الكبرى التي واجهت ناشري النصوص [من المُصحِّحين والمُحقِّقين] مشكلتا التحريف والتصحيف. وكانت ظاهرةُ التصحيف أمرًا معلومًا في ثقافة المخطوطات، فاستُحدِثت بعضُ الوسائل لتحاشيها، والوقوف عليها، وتصحيحها (۱). ولمَّا كانت المخطوطاتُ لا تُنسَخ آليًّا وإنما يُنسَخ كلُّ مخطوط على حِدَته مخطوطًا تلو آخر، فإن احتمال تكرار الأخطاء كان احتمالًا ضعيفًا إلى حدِّ ما مقارنة بالطباعة. وكان دور المُصحِّح يتمثَّل بالدرجة الأولى في التحقُّق من خُلُوِ نشرات الكتب من التحريف. وقد قدَّم الهورينيُّ في كتابه «المطالع النَّصْرية للمطابع المصرية في الأصول المُصرية في الأصول

Ramzi Baalbaki, "Visual Influences on Arabic Linguistic Sciences." *The Medieval History Journal* 9, no. 1 (2006): 37-61.

<sup>= [</sup>ترجم كتاب إغناطيوس كراتشكوفسكي إلى العربية الدكتور محمد منير مرسي، بعنوان «مع المخطوطات العربية: صفحات من الذكريات عن الكتب والبشر»، القاهرة: دار النهضة العربية، طبعة منقحة، ١٩٦٩م. وقد صدرت نشرة جديدة من هذه الترجمة عن مركز تراث للبحوث والدراسات، ٢٠٢٢م. (المترجم)].

<sup>(</sup>١) لمعرفة المزيد عن «مشكلة التصحيف»، انظر:

الخطية» -المذكور آنفًا - حلولًا للمشكلات الإملائية التي تعترض المُصحِّحين والمشتغلين بالطباعة. بيد أنه على الرغم من أن المُصحِّحين قد استفرغوا جهدهم فقد كانوا كثيرًا ما يُنتَقَدون لإهمالهم فحص النصوص فحصًا دقيقًا على نحو أفضى إلى تسرُّب التحريف إليها. يقول الشيخ أحمد شاكر (١٨٩٢-١٩٥٨م)، المُحدِّث المرموق والمُحقِّق الشهير، فيما كتبه في ثلاثينيات القرن العشرين:

«وقد كان الخطرُ قديمًا في الكتب المخطوطة، وهو خطرٌ محصورٌ؛ لقلة تداول الأيدي إياها، مهما كَثُرت وذاعت ... [وثمَّة اليوم] ألوفٌ من النُّسَخ من كل كتاب، تُنشر في الأسواق والمكاتب، تتناولها أيدي الناس، ليس فيها صحيحٌ إلا قليلًا، يقرؤها العالمُ المتمكِّنُ، والمتعلِّمُ المستفيدُ، والعامئُ الجاهلُ، وفيها أغلاطٌ واضحةٌ، وأغلاطٌ مُشكِلةٌ، ونقصٌ وتحريفٌ؛ فيضطرب العالمُ المتثبُّ ، إذا هو وقع على خطأ في موضع نظر وتأمل، ويظن بما علم الظنون، ويخشى أن يكون هو المخطئ، فيراجع ويراجع حتى يستبين له وجهُ الصواب، فإذا به قد أضاع وقتًا نفيسًا، وبذل جهدًا هو إليه أحوج، ضحية لعبٍ من مُصحِّح في مطبعة، أو عمدٍ من ناشرِ أمى ... ويشتبه الأمرُ على المتعلِّم الناشئ، في الواضح والمُشكِل، وقد يثق بالكتاب بين يديه، فيحفظ الخطأ ويطمئن إليه، ثم يكون إقناعُهُ بغيره عسيرًا، وتصوَّر أنت حالَ العامي بعد ذلك ... وفي غمرة هذا العبث تضيء قلة من الكتب، طبعت في مطبعة بولاق قديمًا، عندما كان فيها أساطين المُصحِّحين، أمثال الشيخ محمد قطة العدوي، والشيخ نصر الهوريني، وفي بعض المطابع الأهلية؛ كمطبعة الحلبي والخانجي.

وشيءٌ نادرٌ عُنِي به بعضُ المستشرقين في أوروبا وغيرها من أقطار الأرض، يمتازعن كل ما طُبع في مصر، بالمحافظة الدقيقة حفالبًا على ما في الأصول المخطوطة التي يطبع عنها، مهما اختلفت، ويذكرون ما فيها من خطأ وصواب، يضعونه تحت أنظار القائلين، فرُبَّ خطأ في نظر مُصحِّح الكتاب هو الصواب الموافق لما قال المؤلِّف، وقد يتبيَّنه شخصٌ آخرُ، عن فهم ثاقبٍ أو دليل ثابتٍ»(١).

<sup>(</sup>۱) كانت هذه المقالةُ في الأصل فصلاً معنونًا بـ "تصحيح الكتب"، ضمّنه الشيخ شاكر مقدمة تحقيقه لكتاب "المجامع الصحيح" للترمذي، ١٦/١ - ٧٤ . وقد حقّق الشيخُ المجلدين الأولين من هذا الكتاب. انظر: محمد ابن عيسى الترمذي، المجامع الصحيح، وهو سُنَن الترمذي، تحقيق: أحمد محمد شاكر، ومحمد فؤاد عبد الباقي، وإبراهيم عطوة عوض، مجلدات، القاهرة: مطبعة مصطفى البابي الحلبي، ١٩٣٧ – ١٩٧٥م. وقد أعاد عبد الفتاح أبو غدة نشر هذا الفصل في صورة كتاب مستقل انظر: أحمد محمد شاكر، تصحيح الكتب وصنع الفهارس المعجمة وكيفية ضبط الكتاب وسبق المسلمين الإفرنج في ذلك، اعتنى به وعلّق عليه وأضاف إليه: عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة الثانية، بيروت: دار الجيل، عليه وأضاف إليه: عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة الثانية، بيروت: دار الجيل،

ثم أورد أحمد شاكر ما يزيد على عشرين كتابًا من نفائس الكتب التي طبعت في بولاق دون أن تشتمل على وصف الأصول التي طبعت عليها، ومن هذه الكتب ما أسلفنا الحديث عنه؛ كـ«صحيح البخاري»، و«صحاح الجوهري»، و«كتاب الأغاني»، وهي الكتب التي صحّحها الهورينيُّ وغيرُهُ. وبأثر من رداءة هذه النشرات، بدأ العلماءُ المصريون يحتذون حذو النشرات الأوروبية؛ يقول شاكر: «فكان عملُ هؤلاء المستشرقين مُرشِدًا للباحثين منا المُحدَثين، وفي مقدمة مَن قلَّدهم وسار على نهجهم العلامة الحاج أحمد زكي باشا رحمه الله، ثم مَن سار سيرته واحتذى حذوه»(۱).

والحق أن هذا الموقف النقدي الذي أبداه الشيخُ أحمد شاكر تُجاه الكتب الأولى التي طُبعت في بولاق أمسى موقفًا شائعًا بين

<sup>(</sup>۱) انظر: مقدمة أحمد شاكر لكتاب الجامع الصحيح للترمذي، ١٦/١-٧٤. [ومن الأمثلة المهمة التي أوردها الشيخ أحمد شاكر في سياق المقارنة بين نشرات المستشرقين ونشرات بولاق القديمة قولُهُ: «وأقربُ مثل لذلك كتابُ سيبويه؛ طُبع في باريس سنة ١٨٨١م، (توافق سنتي ١٢٩٨، لذلك كتابُ سيبويه؛ طُبع في بولاق في سني ١٣١٦–١٣١٨م، وتجد في الأولى اختلاف النُّسَخ تفصيلًا بالحاشية، ومقدمة باللغة الفرنساوية فيها بيانُ الأصول التي طبع عنها، ونصَّ ما كُتب عليها من تواريخ وسماعات واصطلاحات، وغير ذلك حرفيًا باللغة العربية، ثم لا تجد في طبعة بولاق حرفًا واحدًا من ذلك كله، ولا إشارة إلى أنها أُخِذت عن طبعة باريس». السابق، ص١٨٥. (المترجم)].

المُحقِّقين العرب خلال العقود الأولى من القرن العشرين. ومن الأسباب التي أفضت إلى ذلك ما شهدته القاهرة من احتكاك بنشاط المستشرقين في نشر الكتب، بالإضافة إلى تأثير المناقشات الفكرية والمباحثات الثقافية خلال هذه الفترة.

وعلى الرغم من اعتراف أحمد شاكر بأهمية نشرات المستشرقين والمعايير التي وضعوها لتصحيح الكتب، فإنه أنكر على مَن ظنَّ أن تصحيح النصوص خُطَّةٌ اخترعها العلماءُ الأوروبيون على غير مثال سبق، وانتقد المُصحِّحين والمشتغلين بطباعة الكتب؛ إذ عجزوا عن اتباع العلماء المسلمين فيما وضعوه من مناهج نقدية، ولا سيما علماء الحديث؛ كاليونيني وابن مالك في عملهما المحقق المشار إليه آنفًا. ويمكن قراءةُ رسالة أحمد شاكر بوصفها محاولة لإحياء المناهج التقليدية في التصحيح والمقابلة واستنقاذها من تقصير المعاصرين. وعلى الرغم من أن استخدام المُصحِّحين والناشرين المعاصرين. وعلى الرغم من أن استخدام أحمد زكي باشا مصطلح «تحقيق» غدا أكثر بروزًا، فقد ظل الشيخُ شاكر يستخدم مصطلح «تصحيح» بالإضافة إلى مصطلح «تحقيق»

لقد أفضى ازدهارُ أنشطة النشر والطباعة في القاهرة وما أثارته من صور الجدل والمناقشة حول أصول النشر الصحيحة إلى إعادة تقييم المطبوعات العربية المبكرة؛ حيث طفق بعضُ العلماء ينشرون

تصحيحاتهم لطائفةٍ من الكتب التي صدرت عن مطبعة بولاق؛ فمن ذلك مثلًا: أن الشنقيطي أعاد النظر في تصحيح الهوريني لـ«كتاب الأغاني» الذي طُبع في بولاق، وأثبت تصحيحاته على هامش هذه النسخة. وقد جمع محمد عبد الجواد الأصمعي تصحيحات الشنقيطي ونشرها سنة ١٩١٦م تحت إشراف أحمد زكي باشا(١). زد على هذا أن أحمد تيمور باشا (١٨٧١ - ١٩٣٠م) طبع تصحيحاته لنشرة مطبعة بولاق لكتاب «لسان العرب» (١٨٨٣م) لابن منظور، ونشرتها لكتاب «القاموس المحيط» (تصحيح الهوريني، ١٨٦٥م). وقد جاء كتاب أحمد تيمور بعنوان «تصحيح القاموس المحيط»، وطبعه سنة ١٩٢٤م عبد الجواد الأصمعي أيضًا(٢). والحق أن هذا الإدراك المتزايـد لمـا كان يُنظَر إليه بوصفه مثالبَ أو مواطنَ قصور اعترت نشرات الكتب التي طبعت في عهد مبكر لم يستنهض همم العلماء إلى إعادة النظر في هذه النشرات فحسب، وإنما جعل كثيرًا منهم -وهذا هو الأهم- يدركون الحاجة الماسة إلى منهج أدق وطريقة أكثر صرامة في نشر النصوص.

<sup>(</sup>١) محمد محمود الشنقيطي، تصحيح كتاب الأغاني، عني بالطبع والتحقيق: محمد عبد الجواد الأصمعي، القاهرة: المطبعة الجمالية، ١٩١٦م.

<sup>(</sup>٢) أحمد تيمور، تصحيح لسان العرب، عني بطبعه ونشره: محمد عبد الجواد الأصمعي، القاهرة: المطبعة الجمالية، ١٩١٥م؛ أحمد تيمور، تصحيح القاموس المحيط، القاهرة: المطبعة السلفية، ١٩٢٤م.

## أحمد زكي باشا وإحياء الآداب العربية

يرجع الفضلُ في إحداث التغيير الجذري الذي طرأ على ساحة نشر النصوص في القاهرة إلى أحمد زكي باشا (١٨٦٧-١٩٣٤م)، الذي لم يتلق تعليمَهُ في الأزهر، وإنما في «المدارس العصرية» الحديثة التي استلهمت الطراز الأوروبي، وتأسست في سبعينيات القرن التاسع عشر للميلاد، فجسّد بهذا رُوح الدولة الناشئة، ولعب دورًا جليل الخطر في سياستها الثقافية (۱). وقد أفضت هذه المدارسُ

(۱) للوقوف على السيرة الفكرية لأحمد زكي باشا، انظر: أنور الجندي، أحمد زكي باشا الملقب بشيخ العروبة، القاهرة: وزارة الثقافة والإرشاد القومي، ١٩٦٣ م؛ وانظر أيضًا:

Umar Ryad, "'An Oriental Orientalist': Aḥmad Zakī Pasha (1868–1934), Egyptian Statesman and Philologist in the Colonial Age," *Philological Encounters* 3, no. 1–2 (2018): 129–66.

وعن جهود أحمد زكي باشا في نشر الكتب وتحقيقها، انظر: عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص٩٦-١٠١.

[تجدر الإشارة إلى أن أحمد زكي باشا التحق بمدرسة القربيَّة، ثم بالمدرسة التجهيزية التي عُرفت بعد ذلك بالمدرسة الخديوية، ثم بمدرسة الإدارة التي ستُعرف بعد ذلك بمدرسة الحقوق فكلية الحقوق. انظر: أحمد زكي باشا، الحضارة الإسلامية، تحرير ودراسة: حسام عبد الظاهر، =

الحديثة إلى إنشاء ثقافة مستحدثة وإيجاد مجال فكري جديد، لم يقتصر على الأخذ بالأفكار والممارسات الأوروبية، ولكنه جعل يتحدى المؤسسات المحلية الخاصة بالعلوم والمعارف والإنتاج الأدبي (۱). ولا ريب أن أوجه التقارب بين هذه العوالم والأهمية التي نيطت بمطبعة بولاق بوصفها أداة للإحياء الثقافي والأدبي أتاحت للعلماء غير المنتسبين إلى الأزهر -كأحمد زكي باشا- المشاركة في النشاط العلمي المتصل بتحقيق النصوص ونشرها؛ فلم يَعُد من الضروري أن ينتسب المُصحِّح إلى طبقة «العلماء»، خلافًا لما كان عليه الأمرُ بين المُصحِّحين السابقين. ولا ريب أن هذا التحول الذي طرأ على التكوين العلمي للمُصحِّح وعلى انتمائه كان له أبلغُ الأثر على ما يُختار من كتب للنشر، وعلى طرائق التصحيح أيضًا في العموم.

وقد استهل أحمد زكي باشا حياتَهُ العلمية مترجمًا للكتب الفرنسية في حقلي التاريخ والجغرافيا؛ فأمسى بفضل تمكنه مترجمًا في «مجلس النُّظَّار»، ثم سكرتيرًا لهذا المجلس سنة ١٩١١م،

<sup>-</sup> القام قدمال التراكي والشهران في الطامة الأما ي ٢٠١٩ من من من

<sup>=</sup> القاهرة: مدارات للأبحاث والنشر، الطبعة الأولى، ٢٠١٩م، ص٨، من مقدمة المحرر. (المترجم)].

<sup>(</sup>١) عن أثر المدارس الحديثة، انظر:

Timothy Mitchell, *Colonising Egypt* (Cambridge: University of California Press, 1991), 69.

واختير عضوًا في «الجمعية الجغرافية الخديوية»، التي يسَّرت له سبيل اللقاء بطائفة من العلماء الأوروبيين، وكان له في أنشطتها ومطبوعاتها دورٌ مهمٌ (۱). وقد تشكَّل المنهجُ العلميُ الذي اتبعه أحمد زكي من خلال اللقاءات التي جمعت بينه وبين المستشرقين في القاهرة، ثم من خلال الفاعله معهم فيما كان يحضره من مؤتمراتهم، ثم من خلال المراسلات المتصلة بينه وبينهم بعد ذلك. وعلى الرغم من أنه كان عالمًا غزير الإنتاج، وشخصية عامة، فإن الكتب التي نشرها كانت أقلَّ عددًا مما نشره معاصروه بما لا يتقارب. ولعل التجديد الذي أدخله على منهج نشر النصوص ونمط البحث الذي أخذ نفسة به هو الذي أدرجه في زمرة المبدعين من المشتغلين في ميدان تحقيق النصوص ونشرها.

ومن المهم -قبل أن نناقش التجديد الذي أدخله أحمد زكي باشا على أسلوب نشر النصوص، والذي سيصطلح على تسميته في نهاية المطاف بـ «التحقيق» - أن نلقي نظرةً على توجهه الفكري. ولعل هذا الموقف يتضح على أحسن وجه بمراجعة ما كتبه عن مشاركته في مؤتمر المستشرقين الذي عُقد بلندن سنة ١٨٩٢م، ومعرض باريس

Donald Malcolm Reid, "The Egyptian Geographical Society: From Foreign Laymen's Society to Indigenous Professional Association," *Poetics Today* 14, no. 3 (1993): 539–72, 554.

<sup>(</sup>١) عن هذه الجمعية، انظر:

الدولي سنة ١٩٠٠م. ومن الملاحظ أنه دأب على استخدام مصطلح «تحقيق» بصورة متواترة فيما حكاه عن المشاركتين كلتيهما، وإن لم يكن استخدامُهُ لهذا المصطلح وصفًا لطريقةٍ مخصوصةٍ في نشر النصوص؛ ذلك أنه لم يستخدمه بهذا المعنى إلا سنة ١٩١١م.

وعلى الرغم من أن كتاب «السفر إلى المؤتمر» يمكن أن يُقرأ بوصفه سردًا ممتعًا وزاخرًا بالمعلومات عن ثقافات البشر وعاداتهم في المدن التي زارها أحمد زكي باشا خلال رحلته، فإن الأدق أن نصف هذه الرحلة بأنها تقريرٌ أكاديميٌ (١). وقد أولى أحمد زكي عناية خاصة لمراكز التعليم، والمكتبات (ولا سيما المكتبة الوطنية)، والطباعة، وثقافة الكتاب، ولا ريب في أنه عُني أيضًا بالمؤتمر التاسع للمستشرقين الذي عُقد في لندن سنة ١٨٩٢م، وكان حضورُهُ هو المقصد النهائي من وراء سفره. وقد اشتملت هذه الرحلة أيضًا على روايةٍ مُفصَّلةٍ لرحلته إلى إسبانيا، و«إعادة اكتشافه» لتراث على رائد المناء البلاد مناقشة إيتمولوجية (عُني فيها بتعقُّب أصولها)، وصحَّح أسماء البلاد مناقشة إيتمولوجية (عُني فيها بتعقُّب أصولها)، وصحَّح

<sup>(</sup>۱) أحمد زكي باشا، السفر إلى المؤتمر، قرأه وضبطه وقدَّم له: أيمن فؤاد سيد، القاهرة: الدار المصرية اللبنانية، ۲۰۰۰م. وقد نُشِرَ هذا الكتابُ أولًا في مطبعة بولاق سنة ۱۸۹۳م. ويمكن الاطلاعُ على نسخة رقمية منه على الرابط الآثي:

الأخطاء التي وقف عليها في المؤلّفات الجغرافية والتاريخية العربية والأوروبية، وقدَّم أحيانًا هوامش علمية مستفيضة. ويعكس أسلوبُهُ في الكتابة –والذي جاء مزيجًا من أدب الرحلات والرواية الجغرافية – مشاركته في الجمعية الجغرافية الخديوية، بوصفه مترجمًا للتقارير الجغرافية (1). وعلى الرغم من أنه لم يكتب عن طرائق نشر النصوص صراحةً في هذا الكتاب، فإنه دأب على استخدام لفظة «تحقيق» كثيرًا، مقترنةً في الغالب بكلمة «تدقيق». وفيما يلي استعراضٌ موجَزٌ لطريقة استخدامه لفظة «تحقيق» في كتاب «السفر إلى المؤتمر»؛ فقد استخدامه الفظة «تحقيق» في كتاب «السفر إلى المؤتمر»؛ فقد استخدامها:

- لبيان جهوده العلمية؛ كقوله: «وقد أفرغتُ وسعي في التحقيق والتدقيق، كما يشهد به المنصفون من الناظرين».

- لبيان خُطَّته المنهجية المبتكرة؛ كقوله: «وحسبي أنني طرقتُ بها بابًا جديدًا توصلتُ منه إلى منهاج من التحقيق، يشهد الله بمقدار ما عانيتُهُ فيه من التعب والتنقيب والمراجعة».
- لبيان زياراته إلى المدن الأوروبية؛ كقوله: «وإنني زرتُ أكثر من أربعين مدينة زيارة تدقيقِ وتحقيقِ».
- لبيان كتابته العلمية؛ كقوله: «لكي تكون كتابتي عليها عن تحقيق وتدقيق».
- لوصف التحقيق الجنائي؛ كقوله: «وكان أحد القضاة في أوروبا كلما نيط به تحقيق واقعة جنائية».
- لوصف العلماء المتضلِّعين؛ كقوله: «أهل التدقيق والتحقيق».
- لوصف الرَّحَالة وبيان آرائهم في تحقيق أسماء البلاد؛ كقوله: «وهذا ما بلغني في مدريد من بعض أهل السياحة والتحقيق».
- لوصف دراسة الأعلام الجغرافية؛ كقوله: «تحقيق الأعلام الجغرافية».
- لبيان أصول ما وضعته العرب من الأعلام الجغرافية؛ كقوله: «تحقيق ما وضعه العرب من الأسماء للبلدان الأوروبية في قديم الزمان».

ولم يكن استخدام زكي للفظة التحقيق بهذه الدلالة الواسعة لتشمل التحقيق التاريخي، والبحث في أصول الكلمات (etymology)، والاستكشاف الجغرافي، أمرًا مستغربًا آنذاك. ومع ذلك فإن تواتر استخدامه لهذه اللفظة للدلالة على بعض مناهج البحث الخاصة أمرٌ جديرٌ بالملاحظة. فالتحقيق في هذا الطور كان يعني لديه الفحص النقديَّ لأسباب الظواهر اللغوية والثقافية والتاريخية وأصولها. ويبدو أن التحقيق أتاح له الفرصة للإفصاح عن دلالات لا يمكن لمصطلحات كـ«العلم» و «النَّظَر» أن تؤديها (۱).

ومن هنا، فإنه حين آل به الأمرُ إلى إطلاق هذا المصطلح على نشراته للنصوص العربية، كان يُميِّزُ عمله عن أعمال غيره من المُصحِّحين، من ناحية، وكان يرى من ناحية أخرى أن نشر النصوص

El-Rouayheb, 32-33.

<sup>(</sup>۱) ويلاحظ خالد الرويهب أن كثيرًا من الشروح والحواشي المتأخرة التي مارست «التحقيق» بوصفه برهانًا عقليًّا؛ كمؤلَّفات الدوَّاني (ت: ٥٠٥ م)، والإسفراييني (ت: ١٥٣٧م)، ظلت تُنشر في صورة مطبوعة خلال القرن والإسفراييني (ت: ١٥٣٧م)، ظلت تُنشر في صورة مطبوعة خلال القرن التاسع عشر للميلاد ,(32 وهو ما يشي بأن المصطلح كان متداولًا في زمن أحمد زكي باشا، وأنه كان مُدركًا -في أكبر الظن- لاستخدامه في العلوم العقلية. زد على هذا أن التجاور بين مصطلحي «التحقيق» و «التدقيق» على هذا النحو المتواتر كما يظهر في كتاب «السفر إلى المؤتمر» يبدو أنه كان أمرًا شائمًا، كما يظهر في مقدمة الدوًاني لشرحه على «تهذيب المنطق». انظر:

- كمعرفة أصول الكلمات ودراسة الأعلام الجغرافية - يستوجب تحقيقًا منهجيًّا لأصول المصادر النصية وتواريخها. فقد كان نشرُ النصوص إذن تحقيقًا تاريخيًّا في نظر أحمد زكى باشا.

وليست رواية أحمد زكي باشا عن زيارته لمعرض باريس الدولي سنة ١٩٠٠م أقل إيضاحًا لنظرته من روايته التي أو دعها كتابه «السفر إلى المؤتمر» (١). و يُمثّلُ وصفه المطوّل للمعرض الألماني، ولا سيما حركة الطباعة والنشر في هذا القطر الأوروبي والتي أثنى عليها ثناء عريضًا، أهمية خاصة في هذا السياق. ولم يلبث أن انتقل بعد هذا القسم مباشرة إلى وصف المخترعات الألمانية في الكيمياء والتصوير الفوتوغرافي. ولئن بدا من المستغرب أن يجمع بين الحديث عن نشر الكتب ووصف الكيمياء والتصوير الفوتوغرافي في صعيد واحد، فإن الصلة بينهما كانت واضحة لديه؛ حيث لاحظ أهمية التصوير للبحث الأثري والجغرافي. وقد ذكر في كتاباته الأخرى أن التصوير الفوتوغرافي سوف يهيئ الأساس اللازم لإحياء الأخرى أن التصوير الفوتوغرافي سوف يهيئ الأساس اللازم لإحياء

<sup>(</sup>۱) أحمد زكي باشا، الدنيا في باريس ۱۹۰۰، بولاق: المطبعة الأميرية، ١٩٠٠م، ص ٢٤٦-٢٦٦. وللاطلاع على ترجمة فرنسية للكتاب مشفوعة بدراسات نافعة، انظر:

Aḥmad Zakī, L' Univers a Paris 1900: Un Lettre Egyptien a l'Exposition Universelle de 1900, ed. Mercedes Volait (Paris: Ed. Norma, 2015).

الآداب العربية (۱). وقد سأفر أحمد زكي فيما تلا ذلك من سنوات إلى إسطنبول وغيرها من المدن لزيارة مكتباتها، وتصوير ما كانت تضمه من المخطوطات العربية (۲)، ثم رجع بهذه المصورات إلى القاهرة وعكف على فهرستها وحفظها في مكتبته، المعروفة بـ«الخزانة الزّكية»، واتخذها أساسًا لكثير من الكتب التي نشرها.

وفي سنة ١٩١٠م، وافق مجلسُ النُّظَّار على المقترح الذي تقدَّم به أحمد زكي باشا لإنشاء «لجنة إحياء الآداب العربية»، ورصد له مبلغًا ضخمًا لتنفيذ خططه (٣). وتم تعيينُهُ رئيسًا للقسم الأدبي بالمكتبة الخديوية [دار الكتب المصرية]. وكانت الغايةُ التي قصدت

<sup>(</sup>۱) فمن ذلك مثلًا أنه يشير إلى هذه الأهمية في مقدمة كتابه عن علامات الترقيم، انظر: أحمد زكي باشا، الترقيم وعلاماته في اللغة العربية، قدَّم له واعتنى بنشره: عبد الفتاح أبو غدة، الطبعة الثانية، بيروت: مكتب المطبوعات الإسلامية بحلب، دار البشائر الإسلامية، ١٩٩٥م، ص ١٢. وكان هذا الكتابُ قد نُشر أولًا في بولاق، سنة ١٩٩٣م.

<sup>(</sup>٢) نشر أحمد زكي باشا سنة ١٩٠٩م تقريرًا يتناول فيه تنظيم المكتبات العامة في إسطنبول. انظر: أحمد زكي، تقرير بشأن تنظيم الكتبخانه العمومية بالقسطنطينية، إسطنبول، ١٩٠٩م. ولم أتمكن من الاطلاع على هذا التقرير.

<sup>(</sup>٣) لم أتمكن من الوقوف على مقترح أحمد زكي باشا، بيد أن عبد المجيد دياب أورد مضمونه الأساسي في كتابه: تحقيق التراث العربي، ص ٩٦، ٩٧.

هذه اللجنة إلى تحقيقها هي تصحيح النشرات القديمة التي أصدرتها مطبعة بولاق، وإعداد نشرات جديدة تستند إلى الأصول الخطية الجديدة والمناهج الحديثة. وقد تلقى زكي باشا الدعم المالي اللازم لتصوير المخطوطات، ونسخها، وإنشاء فريق من المُصحِّحين والمُحقِّقين. وقد تمكَّن بفضل هذه اللجنة من تحويل مهمة تحقيق النصوص إلى عمل تعاوني مُنظَّم (۱).

•

<sup>(</sup>۱) عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص٩٦ وما بعدها؛ محمود الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص٨١-٨٣.

# تحقيقات أحمد زكي باشا

لم يُقدَّر لأحمد زكي باشا طوال حياته المهنية أن ينشر إلا أقلَّ من عشرة كتب، وهو عددٌ قليلٌ نسبيًّا، وخاصةً إذا قُورِن بما نشره سواه من السابقين عليه أو المعاصرين له. بيد أن أهمية تحقيقات أحمد زكي تكمن في جانبين؛ أحدهما: اختيار النصوص، والآخر: المناهج والأساليب التي اتبعها في تحقيق هذه النصوص. وتشمل تحقيقاته الكتبَ الآتية:

- ١- التبر المسبوك في ذيل السُّلوك، للسخاوي، بولاق، ١٨٩٦م.
   (وقد سمَّى نشرته لهذا الكتاب تصحيحًا)(١).
- ٢- نَكْت الهِمْيان في نُكَت العُمْيان، للصفدي، القاهرة: المطبعة الجمالية، ١٩١١م. (وقد سمَّى نشرته لهذا الكتاب تصحيحًا).
- ٣- الأدب الصغير، لابن المقفع، القاهرة: المطبعة الجمالية،
   ١٩١١م.

http://hdl.handle.net/2333.1/s1rn8tq5

<sup>(</sup>۱) السخاوي، التبر المسبوك في ذيل السلوك، تصحيح: أحمد زكي، القاهرة: بولاق، ۱۸۹٦م. ويمكن الاطلاعُ على نسخة رقمية من هذا الكتاب على الرابط الآتى:

- ٤- كتاب التاج في أخلاق الملوك، للجاحظ، بولاق، ١٩١٤م.
  - ٥- كتاب الأصنام، لابن الكلبي، بولاق، ١٩١٤م.
- ٦- مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، للعُمري، المجلد الأول، بولاق، ١٩٢٤م. ولم يُحقِّق زكي باشا من هذا الكتاب سوى مجلده الأول فقط.
- ٧- كتاب أنساب الخيل، لابن الكلبي. وقد شرع زكي باشا في تحقيقه، ولكنه لم يُتمه، فنشر بعد وفاته سنة ١٩٤٦م.

وبالإضافة إلى هذه الكتب، تولَّى أحمد زكي باشا التخطيط والإشراف على تحقيق عدد من الكتب، نذكر منها على وجه الخصوص «صبح الأعشى» للقلقشندي (أربعة عشر مجلدًا، الخصوص «صبح الأعشى» للقلقشندي (أربعة عشر مجلدًا، ١٩٢٠م)، و«نهاية الأرب» للنويري (بولاق، حيث نُشر المجلدُ الأول سنة ١٩٢٢م)، و«كتاب الأغاني» للأصفهاني (بولاق، حيث نُشر المجلدُ الأولُ منه سنة ١٩٢٧م)، وهي طبعةٌ مُنقَّحةٌ من طبعة نُشر المجلدُ الأولُ منه سنة ١٩٢٧م)، وهي طبعةٌ مُنقَحةٌ من طبعة بولاق القديمة (۱). وتدلُّنا عناوينُ هذه الكتب على أنه قد صرف جهدَهُ إلى تحقيق أمهات الكتب أو أصولها في الأدب العربي والتاريخ. ومن الملاحَظ أنها خلت تمامًا من أي كتاب ذي طابع ديني أو مدرسيِّ تعليمي؛ كجوامع الحديث وشروحها، التي نُشرت فيما مضى وكانت متوافرةً إلى حدِّ ما. زد على ذلك أن هذه الكتب

<sup>(</sup>١) عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص٩١٩- ٣٢١.

لم يكن لأيِّ منها تاريخٌ متصلٌ من حيث رواية النص ونقله. والواقع أن بعض هذه النشرات كان يعتمد على نُسَخ خطية نفيسة لا يكاد يعرفها أحدٌ تقريبًا، وهي النُّسَخ التي اكتشفها أحمد زكي؛ ولهذا فقد بدا من المعقول أن يُسمِّي مشروعَهُ «لجنة إحياء الآداب العربية».

وكان كتاب «التبر المسبوك في ذيل السُّلوك» للسخاوي (بولاق، ١٨٩٦م) أول كتاب ينشره أحمد زكي باشا. وقد عوَّل في هذه النشرة التي سمَّاها تصحيحًا – على نسخة وحيدة محفوظة في الكتبخانه الخديوية، وأشار في غلاف الكتاب إلى رقم النسخة المخطوطة في فهرس المكتبة (١). وقد حذا أحمد زكي – فضلًا عما تقدَّم – حذو الطرائق التي اتبعها مُصحِّحو بولاق في تصحيح الكتب، فجعل للكتاب حرد متن وصف فيه النسخة التي اعتمد عليها بأنها «نسخة للكتاب حرد من وصف فيه النسخة التي اعتمد عليها بأنها «نسخة سقيمةٌ وحيدةٌ» (٢).

<sup>(</sup>۱) جاء على صفحة الغلاف ما نصه: «منقولًا عن نسخة في مجلد بقلم عادي بخط الشيخ محمد بن أحمد بن محمد الشلبي الحنفي، فرغ من كتابتها في يوم السبت حادي عشر جمادى الآخرة سنة ١٠٥٣، وهذه النسخة الوحيدة محفوظة في الكتبخانه الخديوية بنمرة ٤٠ من قسم التاريخ».

<sup>(</sup>٢) جاء في حرد المتن ما نصه: «تم طبع كتاب التبر المسبوك في ذيل السلوك بالمطبعة الأميرية ببولاق مصر المحمية في ظل الحضرة الخديوية العباسية ... مُقابلًا على نسخة سقيمة وحيدة عُثِرَ عليها بالكتبخانه الخديوية الفريدة، مع المحافظة على مطابقة الفرع لأصله بحسب الإمكان، وذلك في أواخر صفر الخير عام ١٣١٥».

وعلى الرغم من أن نشرة زكي باشا لكتاب «التبر المسبوك» سنة الممع من أن نشرة زكي باشا لكتاب «التبر المسبوك» بولاق الأولى، كخُلُوها من الفهارس، واستخدام صفحة الغلاف وحرد المتن في وصف النسخة المخطوطة وبيان العمل في الكتاب، فإن هذه النشرة مُباينةٌ لنشرات بولاق من وجوه كثيرة؛ أولها: أنه يصف الحالة المادية للنسخة المخطوطة التي اعتمد عليها. وثانيها: أنه يُبيِّن المكان الذي حُفظت فيه، ويشير إلى رقمها في الفهرس، وهو أمرٌ المكان الذي حُفظت فيه، ويشير إلى رقمها في الفهرس، وهو أمرٌ جديدٌ يُنبئ في وضوح عن اتباع الأساليب الأوروبية في نشر النصوص. وثالثها: أنه قدَّم توثيقًا نقديًا أثبته في هوامش الكتاب، دون حاشيته. وقد أمسى جمعُ الأصول الخطية ومقابلتها عنصرًا مهمًا فيما نشره أحمد زكي باشا من نصوص.

وقد اعتمد زكي باشا في نشرته لكتاب الصفدي «نَكْت الهِمْيان في نُشرته لكتاب الصفدي «نَكْت الهِمْيان في نُكَت العُمْيان» سنة ١٩١١م -حيث كان يُسمِّي عمله إلى هذا التاريخ تصحيحًا - على أربعة نُسَخ خطية محفوظة في مكتبات إسطنبول، كان قد صوَّرها إبان زيارته لها؛ فأعطى كلَّ نُسخةٍ رمزًا لاتينيًا، وقارن بين هذه النُّسَخ وأثبت ما بينها من فروق (١).

وقد جعلت طريقةُ أحمد زكي باشا في نشر النصوص تتطور خلال العقود التالية، ولا سيما بعد أن عُيِّن رئيسًا للجنة إحياء الآداب

<sup>(</sup>١) خليل بن أيبك الصفدي، نَكْت الهِميان في نُكَت العُمْيان، تصحيح: أحمد زكى باشا، القاهرة: المطبعة الجمالية، ١٩١١م. مقدمة المُصحِّح.

العربية بالكتبخانه الخديوية (التي ستُعرف بعد ذلك بـدار الكتب المصرية). وقد امتازت تحقيقاتُهُ بالسمات الآتية:

- يصف أحمد زكي باشا طبيعة عمله في صفحة الغلاف؛ فيذكر أنه تحقيق، ويصف نفسه بأنه مُحقِّق.
- يُصدِّر تحقيقاته بمقدمة ضافية تشتمل على بيان طبيعة عمله في نشر النص، ووصف لنُسَخه الخطية، وعرض لسياقه التاريخي، والأهمُّ من ذلك أن هذه المقدمة كانت تتضمن حديثًا عن الظروف التي اكتنفت عمله وتطور بحوثه.
- شَفَعَ تحقيقاته بفهارس تحليلية، وقوائم بالكتب المُعِينة على التوسَّع في البحث والدرس، ولعله كان يترسَّم في ذلك خُطى المستشرق الألماني فستنفلد (Wüstenfeld)؛ حيث أعرب عن شكره له وثنائه عليه في مقدمة تحقيقه لـ «كتاب الأصنام»(۱).

<sup>(</sup>١) انظر: ابن الكلبي، كتاب الأصنام، تحقيق: أحمد زكي باشا، الطبعة الأولى، القاهرة: المطبعة الأميرية، ١٩١٤م، ص٣٤.

<sup>[</sup>يقول أحمد زكي باشا في الثناء على فستنفلد: (... وقد نبهتُ على ذلك في كثير من الحواشي التي وضعتُها في أسفل هذا الكتاب. ولكن ذلك لا يغض من فضل العلامة البحَّاثة النقَّابة وستنفلد الألماني، الذي يحلو لي -بصفتي من أبناء الشرق العارفين أقدار الرجال- أن أُسَطِّرَ له على الدوام =

- درج على استخدام صور فوتوغرافية للأصول الخطية التي عوَّل عليها. وعلى الرغم من أن الأثريين والجيولوجيين والجغرافيين كانوا يستخدمون التصوير الجغرافي آنذاك، فإن استخدامه في نشر النصوص لم يكن أمرًا شائعًا، وإنما كان على المُصحِّحين قبل استخدام الصور الفوتوغرافية تكليفُ أحد النُّسَّاخ بكتابة نسخة من المخطوط يمكن اتخاذها أساسًا لنشره، وربما أفضى ذلك إلى وقوع بعض الأخطاء، ولا سيما إذا لم يكن الناسخُ عالمًا مكينًا. وقد صوّر زكى ومساعدوه كثيرًا من المخطوطات المحفوظة في مكتبات مصر وأوروبا والجزيرة العربية وتركيا، وقاموا بفهرستها وحفظها في مكتبة أحمد زكى باشا، المعروفة بـ «الخزانـة الزَّكيـة». ويبـدو أنـه اكتشـف أهميـة التصويـر الفوتوغرافي في نشر النصوص بفضل عمله في «الجمعية الجغر افية الخديوية».
- حظيت تحقيقات زكي بتعليقات نقدية تُوثِّق النُّسَخَ الخطية، وتُنبِّه على الاختلافات الواردة في المصادر الأخرى، كما

<sup>=</sup> آيات الشكر والثناء؛ لخدمته للشرقيين والمستشرقين، وتوفره على إحياء كثير من مآثر العرب، ولانقطاعه لتلك المباحث الطنانة التي رفعت ستار الإبهام عن كثير من المعضلات العلمية والأدبية والتاريخية». السابق نفسه. (المترجم)].

اشتملت هذه التعليقاتُ على شروح لبعض الفقرات المُعضلة.

- قام زكي بترتيب النص في فقرات متماسكة من حيث الموضوع [وهو ما يُعرف بالتفقير]؛ لإعانة القارئ على فهمه بصورة أفضل. ولم يكن تفقيرُ النصوص المنشورة عادةً متبعةً بين مُصحّحي بولاق الأوائل، ولا بين المُحقّقين الأوروبيين.
- استحدث زكي نظام علامات الترقيم؛ حيث دعا في كتابه «الدنيا في باريس» (المنشور سنة ١٩٠٠م) إلى الأخذ بهذه العلامات على نحو يتيح قراءة مُثلى للكتب المنشورة (١٠). ولم يكن الأخذُ بهذه العلامات -مع ذلك أسلوبًا معهودًا بين مُصحّحي بولاق الأوائل، ولا بين المُحقّقين الأوروبيين. وفي سنة ١٩١٣م، وضع زكي أول

<sup>(</sup>۱) يقول أحمد زكي في تصديره لكتاب «الدنيا في باريس»: «رأينا تقدُّم العصر في الكتابة والفكر، يوجب إتحاف أبناء العربية بالإشارات المستعملة في أغلب اللغات الأوروباوية؛ لإرشاد القارئ على مواقع الوقوف القليل، ومواضع التعجب والحيرة والاستفهام، ونحو ذلك. لا جرم أن هذه الإشارات خير مرشد له في حسن التلاوة، وعدم خلط الجمل مع بعضها، كما هو حاصل في أغلب المطبوعات العربية، بحيث يضطر الإنسان كثيرًا لمراجعة نفسه وإعادة القراءة لمعرفة أول الجملة من آخرها». انظر: أحمد زكي، الدنيا في باريس، ١٩٠٠م، المقدمة.

دليل إرشادي حديث يتناول علامات الترقيم التي طبَّقها على نحو منهجي منتظم فيما حقَّقه من نصوص<sup>(۱)</sup>. ولقد كان المصطلح العربي الذي استخدمه للدلالة على هذا النظام من ابتكاره.

وفي سنة ١٩١٤م، أخرج أحمد زكي باشا كتابين صارا مُمثّلين لطريقته في نشر النصوص؛ أحدهما: «كتاب التاج في أخلاق المملوك»، المنسوب للجاحظ، ونشرته لجنة الآداب العربية بالكتبخانه الخديوية، وطبع في بولاق، والآخر: «كتاب الأصنام» لابن الكلبي، وطبع أيضًا في بولاق(٢). وقد اشتمل كلُّ كتابٍ منهما

<sup>(</sup>۱) أحمد زكي، الترقيم وعلاماته في اللغة العربية. ويذكر عبد المجيد دياب أنه كانت هناك محاولات لوضع نظام لعلامات الترقيم قبل أحمد زكي باشا. انظر: عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص٢٦٩. ولعل من المفيد أن نقارن بين الدليل الإرشادي الذي وضعه الشيخ نصر الهوريني في أصول الخط والإملاء (١٨٧٢م) والدليل الإرشادي الذي وضعه أحمد زكي في بيان علامات الترقيم (١٩١٣م)؛ فالعملان كلاهما صُنّفا لتقديم حلول للمشكلات التي ظهرت بأثر من الأخذ بتقنية الطباعة.

<sup>(</sup>۲) ابن الكلبي، كتاب الأصنام، تحقيق: أحمد زكي، القاهرة: بولاق، ١٩١٤م. وثمَّة طبعةٌ ثانيةٌ منقَّحة من هذا الكتاب صدرت سنة ١٩٢٤م؛ ابن الكلبي، كتاب الأصنام، تحقيق: أحمد زكي، الطبعة الثانية، القاهرة: دار الكتب المصرية، ١٩٢٤م. ويمكن الاطلاع على نسخة رقمية من طبعة سنة ١٩١٤م على الرابط الآتي:

على مقدمة ضافية غير مسبوقة في بابها (١). وقد اعتمد في هذه النشرات على نُسَخِ مُصوَّرة من المخطوطات، وأورد بعضها في ملاحق الكتاب. ودرج على استخدام مصطلح تحقيق بصورة متواترة، واصطلح على تسمية العملية التي قام بها للتثبَّت من صحة نسبة الكتاب إلى مؤلِّفه «تحقيق نسبة الكتاب»، وللتثبُّت من عنوانه «تحقيق اسم الكتاب»، ولفحص مصادره ودراسة طرق روايته «تحقيق في رواة الكتاب».

= http://hdl.handle.net/2333.1/cnp5ht95

(۱) إن إلقاء نظرة على النسبة التي تُمثّلها المقدمةُ والفهارس والدراسات المُكمَّلة التي شفع بها أحمد زكي باشا النصَّ المُحقَّق أمرٌ لا يخلو من دلالة؛ فالمقدمة التي صدَّر بها تحقيقَهُ لـ«كتاب التاج في أخلاق الملوك» تبلغ ٨٤ صفحة، بالإضافة إلى ٧٧ صفحة خصَّصها للملاحق والفهارس والدراسات المُكمَّلة، في حين يشغل النصُّ الفعليُّ للكتاب ١٨٦ صفحة. وأما مقدمته لـ«كتاب الأصنام» فتبلغ ٣٤ صفحة، سوى ٤٤ صفحة أفر دها للملاحق والفهارس والدراسات المُكمَّلة، في حين يشغل النصُّ الفعليُّ للكتاب عن يشغل النصُّ الفعليُّ للكتاب الأصنام» فتبلغ ٣٤ صفحة، سوى عن يشغل النصُّ الفعليُّ للكتاب ٥٩ صفحة.

(۲) أما فيما يتصل بـ «كتاب التاج في أخلاق الملوك» فإن نسبته إلى الجاحظ كانت موضع خلاف، ولا سيما أن المؤلفين القدماء -من أمثال ابن النديم وأبي حيان التوحيدي - لم يذكروا هذا الكتاب قط من بين ما ذكروه من مصنفات الجاحظ. وقد توفر أحمد زكي باشا -في سياق معالجته لهذه المشكلة الفيلولوجية - على فحص الأدلة الداخلية والخارجية التي تنبئ عن صحة نسبة هذا الكتاب إلى =

والحق أن المعنيين كليهما اللذين يشير إليهما مصطلح «التحقيق»، أي: التحقيق بمعنى البحث الجغرافي، والتحقيق بمعنى نشر النصوص، اجتمعا في معنى واحد يلوح لنا في آخر ما أصدره أحمد زكي باشا من تحقيقات، ونعني به كتاب «مسالك الأبصار في ممالك الأمصار» للعُمَري (ت: ٧٤٩هـ/١٩٤٩م) (بولاق، ممالك الأمصار» للعُمَري (ت: ٧٤٩هـ/١٩٤٩م) (بولاق، عمالك الأمصار» للعُمَري (ت: ١٩٢٩هـ/١٩٤٩م) (بولاق، خلال العصر المملوكي. وبيانُ ذلك أن زكي أراد أن يتحقَّق من خلال العصر المملوكي. وبيانُ ذلك أن زكي أراد أن يتحقَّق من أسماء البلدان وأن يُحدِّد المواقع التي ورد ذِكرها في كتاب العمري؛ فقرأ مسودة تحقيقه للكتاب على أحد علماء الآثار الفلسطينيين في القدس؛ حتى يستوثق مما إذا كانت المواقعُ المذكورةُ في الكتاب تطابق المواقع الحالية أم لا(١). وعلى هذا النحو، يدل مصطلح تطابق المواقع الحالية أم لا(١).

<sup>=</sup> الجاحظ، وفصّل القول في ذلك. وهذا النظرُ المتأني في مسألة تحديد مؤلف الكتاب يُسمّيه أحمد زكي أيضًا تحقيقًا. انظر: الجاحظ، كتاب التاج في أخلاق الملوك، تحقيق: أحمد زكي، الطبعة الأولى، القاهرة: المطبعة الأميرية، ١٩١٤م، ص ٣٤-٦٠.

<sup>(</sup>۱) ابن فضل الله العمري، مسالك الأبصار في ممالك الأمصار، المجلد الأول، تحقيق: أحمد زكي، القاهرة، المطبعة الأميرية، ١٩٢٤م، مقدمة التحقيق. وانظر أيضًا: أنور الجندي، أحمد زكي الملقب بشيخ العروبة، ص٦١.

<sup>[</sup>يقول أحمد زكي باشا في مقدمة تحقيقه لكتاب «مسالك الأبصار»: «وقد عُنِيتُ كل العناية وبذلتُ غاية الجهد في تحقيق هذا الجزء الأول، =

«التحقيق» -كما استخدمه زكي - على الفحص المستوعب لتاريخ النص ومصادره ورواته وكيفية تلقيه.

<sup>=</sup> وسافرتُ إلى فلسطين في صيف العام الماضي؛ لتطبيق ما أورده المؤلِّف عن المسجد الأقصى من البيانات الفنية المعمارية والاصطلاحات الهندسية البنائية التي لم يجر بها قلمُ كاتبٍ قط، لا من العرب ولا من العجم، لا قديمًا ولا حديثًا». (المترجم)].

# تراث أحمد زكي باشا

يعزو العلماءُ العربُ المُحدَثون الذين توفّروا على التأريخ لنشر النصوص في العصر الحديث؛ كعبد السلام هارون، وعبد المجيد دياب، ومحمود الطناحي، الفضل إلى أحمد زكي باشا في استحداث بعض الأساليب الجديدة في تحقيق النصوص، والأخذ بنمطٍ من البحث الفيلولوجي والتاريخي، على نحو أسهم في بناء جيل من المُحقِّقين خلال العقود الأولى من القرن العشرين (۱). وكانت الطريقة التي اتبعها زكي في نشر النصوص، واصطلح على تسميتها برالتحقيق»، كانت مزيجًا من المناهج العلمية المعهودة في استحدثها فريقٌ من المُصحِّحين المتضلِّعين الذين انتسبوا إلى مطبعة بولاق، والمناهج والطرائق التي أخذ بها الجغرافيون والمستشرقون الذين التقي بهم أحمد زكي وعمل معهم. وكان زكي يُعنى بالتخطيط الذين التقي بهم أحمد زكي وعمل معهم. وكان زكي يُعنى بالتخطيط

<sup>(</sup>۱) لمزيد من التفاصيل عن أحمد زكي ومُحقِّقي دار الكتب، انظر: عبد السلام هـارون، قطوف أدبية: دراسات نقدية في التراث العربي حول تحقيق التراث، القاهرة: مكتبة السنة، ۱۹۸۸م، ص٣٩-٤؛ عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص٩٤، ٩٥؛ محمود الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص٨١، ٨٢.

لتحقيقاته أشدً العناية، ثم يَعكُف على إنجازها في دقة بالغة قلَّ نظيرُها. وقد اتجه إلى إنشاء بعض الجمعيات العلمية ومعاهد البحث في القاهرة مُستَلهِمًا في ذلك نظائرَ هذه المعاهد وتلك الجمعيات في أوروبا، وستغدو الكتبخانه الخديوية في ظل إدارته أحدَ معاهدِ البحث وقواعد النشر العلمي، والمثالَ الذي ستحذو حَذوَه المؤسساتُ البحثيةُ الأخرى.

ولم تكن الطريقة التي اتبعها أحمد زكي باشا في نشر النصوص هي مظهر الإبداع الوحيد الذي اتسم به مُنجَزُهُ، ولكنه كان مُبدعًا أيضًا في نمط البحث الذي أخذ نفسه به؛ فمن ذلك أن مكتبته الخاصة، المعروفة بـ«الخزانة الزَّكية»، التي وقفها بعد ذلك على دار الكتب المصرية، كانت نسيج وحدها من حيث اشتمالها على المصادر الأولى وطبعات الكتب وأدوات البحث التي عزَّزت أسلوبَهُ في البحث ومنهاجَهُ في تحقيق النصوص (١١)؛ فقد كانت تضم طائفة من المخطوطات الأصلية، والمُصوَّرات، والنشرات العلمية الأوروبية والعربية، كما اتخذ لها أحمد زكي الفهارس وقوائم الكتب وبطاقات البحث. وكان ذلك كلَّهُ يستوجب إعدادًا طويلًا وتنظيمًا وتمويلًا. زد على هذا أن الرجل كان مُوقَّقًا في الاتصال بجملة من

(١) لمزيد من التفاصيل عن الخزانة الزَّكية، انظر:

Ryad, "'An Oriental Orientalist'," 150-53.

الشبكات العلمية العربية والتركية والأوروبية على نحو أتاح له الحصول على الكتب والمخطوطات(١).

وكان أحمد زكي باشا يُدرك أهمية التعاون بين الباحثين في سبيل «إحياء الآداب العربية»؛ ومن هنا فقد أنشأ بعض اللجان العلمية، وحرص على التعاون مع غيره من العلماء. ومن أَجَلِّ العلماء الذين تعاون معهم أحمد زكي المؤرِّخُ الأديبُ محمد عبد الجواد الأصمعي (١٨٩٤ – ١٩٦٧ م)، الذي أشرنا إليه آنفًا، والذي شارك في عدد من مشروعات التحقيق، ولا سيما المشروع الذي تغيًّا مراجعة النشرات القديمة التي صدرت عن مطبعة بولاق. وسيغدو الأصمعيُّ بعد ذلك أحد المُحقِّقين في دار الكتب، وقد تعاون مع أحمد زكي باشا

Ryad, "'An Oriental Orientalist'," 151-52.

[ومن أشهر هؤلاء الورَّاقين أمين هندية الذي يقول عنه أحمد زكي في سياق حديثه عن تكوين خزانة كتبه: «شُغِفْتُ وهِمْتُ بها [أي بخزانة كتبه]، ولا هيام قيسٍ بليلاه، فكنْتُ كل أسبوع على التقريب أمُرُّ بالكُتْبي المشهور أمين أفندي هندية، وأشتري منه ما تيسَّر من الكتب، وكان يرشدني إلى طريفها ونفيسها». وتجدر الإشارة إلى أن أمين هندية هو الذي أنشأ مطبعة هندية بحي الموسكي في القاهرة. انظر: عبد المجيد دياب، مرجع سابق، ص ١١٩. (المترجم)].

<sup>(</sup>۱) عن الورَّاقين والوسطاء الذين استعان بهم أحمد زكي باشا في إسطنبول وأوروبا، انظر: عبد المجيد دياب، تحقيق التراث العربي، ص ۱۱۹، وراجع أيضًا:

تعاونًا وثيقًا، ولا سيما أنه كان يُشبه أحمد زكي إلى حدٍّ كبير في طريقة البحث وفي الاهتمامات الفكرية جميعًا. وكان كتابُهُ «العرب وأطوارهم: طور العرب والعربية في أطوار الجاهلية» هو أقدم مؤلَّفاته (١). وكذلك عكف الأصمعيُّ -تحت إشراف أحمد زكي-على نشر تصحيحات الشنقيطي لطبعة بولاق من «كتاب الأغاني»، وتصحيحات أحمد تيمور باشا لطبعة بولاق من كتاب «لسان العرب»(٢)، وأعدَّ بعض الفهارس لـ«كتاب الأغاني»، وكتب دراسـةً في التعريف بهذا الكتاب ومؤلِّفه، وبيان السياق الثقافي والأدبي الذي اكتنفه (٣). وشارك أيضًا -كأحمد زكى باشا- في المناقشات العامة التي دارت حول التحقيق التاريخي لبعض المواقع الدينية والقومية؛ حيث نشر في سنة ١٩٢٤م دراسةً بعنوان «قلعة محمد على لا قلعة نابليون: بحث تاريخي أثري»، ذهب فيها إلى أن القلعة التي بُنيَت على جبل المقطم لم تكن من بناء نابليون بونابرت، وإنما

<sup>(</sup>۱) وقد اشتمل هذا الكتابُ بوصف تأريخًا للعرب والعربية على بعض الخرائط والرسوم الإيضاحية؛ انظر: محمد عبد الجواد الأصمعي، العرب وأطوراهم: طور العرب والعربية في أطوار الجاهلية، القاهرة: المطبعة الجمالية، ١٩١٢م.

<sup>(</sup>٢) انظر: تصحيح لسان العرب، لأحمد تيمور؛ تصحيح كتاب الأغاني، للشنقيطي.

<sup>(</sup>٣) محمد عبد الجواد الأصمعي، أبو الفرج الأصفهاني وكتابه الأغاني، القاهرة: دار المعارف، ١٩٥١م.

يرجع الفضلُ في بنائها إلى محمد علي. وقد عوَّل الأصمعيُّ في هذه الدراسة على البحوث الأثرية والمُسُوح الجغرافية والمصادر التاريخية، التي كانت في معظمها مخطوطات؛ للتحقُّق من هذه الدعاوى. ولقد كان الشبهُ بين أحمد زكي والأصمعي -من حيث السيرة العلمية - أمرًا مُدهشًا؛ فكلاهما جمع بين تحقيق النصوص وإجراء البحوث التاريخية/ الأثرية(۱).

على أن الوفاء بالمعايير الدقيقة التي كان أحمد زكي باشا يشترطها كانت أمرًا صعبًا في بعض الأحيان؛ ومن هنا فقد لاحظ بعضُ معاصريه -كالمؤرخ السوري محمد كرد علي (١٨٧٦ - بعضُ معاصريه أحيانًا من ١٩٥٣ م) - أن نُشَدانَ أحمد زكي باشا للكمال قد منعه أحيانًا من الاعتماد على الآخرين، وهو ما أفضى بالتبعية إلى تأخر صدور بعض التحقيقات (٢).

<sup>(</sup>۱) محمد عبد الجواد الأصمعي، قلعة محمد علي لا قلعة نابليون: بحث تاريخي أثرى، القاهرة: دار الكتب المصرية، ١٩٢٤م.

<sup>(</sup>٢) انظر: أنور الجندي، أحمد زكي المُلقَّب بشيخ العروبة، ص ٢٠. وكان أحمد زكي باشا دائم الشكوى من الأخطاء التي يقع فيها عُمَّالُ المطابع. انظر على سبيل المثال: الصفدي، نكت الهميان في نكت العميان، مقدمة أحمد زكى باشا.

<sup>[</sup>يقول أحمد زكي باشا في مقدمة الكتاب المشار إليه: «وهنا نسترحم القارئ وننبهه إلى تقصير جزئي وقع أثناء الطبع بالرغم عن كل عنايتنا وتعبنا. وذلك أن عُمَّال المطابع العربية ليسوا متعودين على وضع هذه =

وبعدُ، فقد أفضت ريادةُ أحمد زكى باشا في استخدام التصوير إلى تحولٍ في طريقة نشر النصوص؛ ذلك أنه لما كانت أصولُ المخطوطات العربية مُفرَّقةً متناثرةً في شتى أنحاء العالم، فقد أضحت النُّسَخُ المُصوَّرةُ الوسيلةَ المُثلى -من حيث الاقتصادية والاعتمادية- للحصول على نُسَخ من المخطوطات التي نجت من عوادي الزمن. وعلى الرغم من أن المُحقِّقين ظلوا يعتمدون على النُّسَّاخ بضعة عقود أخرى، فقد استبدلوا بهم في نهاية المطاف المُصوِّرين المحترفين. فلما أنشأت جامعةُ الدول العربية معهد المخطوطات العربية في القاهرة سنة ١٩٤٦م، كان من المقاصد الأساسية لإنشائه تصوير بجميع ما بقي من المخطوطات العربية وحفظها في صورة ميكروفيلم. وبحلول ستينيات القرن العشرين، أصبح المعهدُ يضم أكبر مجموعة من المخطوطات المُصوَّرة في العالم(١)؛ فصار ما كان يستشرفُهُ أحمد زكى حقيقةً واقعةً.

= العلامات؛ فأخلُّوا بما أردناهم عليه، ونبهناهم إليه. ولذلك جاءت بعضُ العلامات في غير مواضعها. وهو تقصيرٌ ماديٌّ نطلب اغتفاره لهم في هذه

المرة الأولى». (المترجم)].

<sup>(</sup>۱) عمل محمود الطناحي في المعهد عدة سنوات. وللوقوف على شهادته في المعهد انظر: محمود الطناحي، مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي، ص ١٣٣ - ١٣٨ .

#### ملاحظات ختامية

على الرغم من أن هذه الدراسة لم تكن من الشمول والإحاطة بحيث تستوعب التواريخ المتشابكة لنشر النصوص العربية، فقد أوضحت الأهمية التي ينطوي عليها تاريخُ طريقة النقد والنشر -لا مجرد الطباعة والنشر- بالنسبة لتاريخ الأفكار. والحق أن نشر النصوص أمرٌ قديمٌ قِدَمَ الكتابة نفسها، وأن المناهج التي اتَّبعَت في نسخ هـذه النصوص وروايتها وتوثيقها تتبايـن تباينًا هائلًا يرجع إلى تباين الأحوال المادية والاجتماعية والثقافية. وفي سياق النظر في العمليات التي اقترنت بتغير تسمية طرائق نشر النصوص من التصحيح إلى التحقيق، فحصت هذه الدراسة كيف تفاعل المُصحِّحون الذين داروا في فَلَك مطبعة بولاق مع المناهج النقدية التي نشأت في كنف ثقافة المخطوطات، حيث طبَّقوا أحيانًا المناهج الفيلولوجية ذاتها، وأعادوا إنتاج الأشكال النصية نفسها، في حين استكشفوا بالتزامن مع ذلك الإمكانات التي أتاحتها لهم تقنيةُ الطباعة الحجرية.

ولقد ارتأيتُ أن الغاية الأساسية للتصحيح كانت تتمثَّلُ في حفظ النص على اختلاف صيغه وتوثيقه داخل التقليد الخِطَابي العلمي.

وبحلول أواخر القرن التاسع عشر للميلاد، أضحى التحقيق -من حيث هو شكلٌ من أشكال البحث التاريخي النقدي وتجسيدٌ له- الشكل السائد لنشر النصوص القديمة نشرًا علميًّا. وبسبب تأثير الهيمنة الثقافية الأوروبية، قام العلماءُ في شتى أصقاع العالم بالمواءمة بين طرائقهم في نشر النصوص وبين هذه المعايير والأشكال النصية الجديدة.

على أن الهيمنة الثقافية الأوروبية لا يمكن أن تُفسّر لنا بمفردها المجاذبية التي حظيت بها طريقة الأوروبيين في التحقيق. ولقد بدا لي ابتغاء فهم هذه الجاذبية والمجالات التي أتاحتها لظهور أشكال نصية جديدة – النظرُ إلى طبيعة التحقيق وما يضطلع به من أدوار. وبعبارة أخرى، ما الذي دعا إلى نشر النصوص على هذا النحو؟ كيف كانت تُقرأ؟ وما فائدتُها في المباحث المعرفية التاريخية والفيلولوجية الناشئة؟ لقد كان التحقيقُ بالنسبة لأحمد زكي باشا وغيره من مُحقِّقي جيله يتيح لهم نمطًا من البحث التاريخي وشكلًا نصيًا بدا إيذانًا بالعدول عن الدرس النصي التقليدي وتعزيز النزعة التاريخانية. وكان المُحقِّق –خلافًا للمُصحِّح – أشبه إلى حدِّ ما بالأثري؛ حيث يقوم بالكشف عن الآثار النصية «النادرة» و «الميتة» ويُعيد بناءها على نحو يعود بالنفع على الأمة الوليدة.

وبحلول ثلاثينيات القرن العشرين، لم تعد أساليب نشر النصوص

وأنماط البحث المرتبطة بالتحقيق هي وحدها التي تم قبولها واعتمادها بوصفها أمرًا تقليديًّا مألوفًا، ولكن عملية نشر النصوص نفسها صارت وثيقة الصلة بـ (إحياء التراث في العموم. فالقوميون والإصلاحيون والتقليديون، من أصحاب الآراء المختلفة والمتصارعة في الغالب، كانوا جميعًا يُشجّعون تحقيق النصوص بحسبانه جزءًا من برنامج أوسع للتحرُّر الثقافي والسياسي (۱).

إن التحول الذي طرأ على ناشر النص، من كونه مجرد مُصحِّح يستوثق من الرواية الصحيحة للنص ويتثبَّتُ من نسخه على الوجه المرضي، ثم يكتب اسمه بشيء من التواضع في حرد المتن؛ حتى لا

Ridwān Al-Sayyid, 'The Ideological and Epistemological: Contemporary Readings in Arabo-Islamic Classical Heritage (Turāth),' in *The Heritage of Arabo-Islamic Learning: Studies Presented to Wadad Kadi*, ed. Maurice A. Pomerantz and Aram Shahin (Leiden: New York: Brill, 2015), 599–632.

وللوقوف على تغيُّر المواقف تجاه كتابات ما بعد العصر الكلاسيكي غداة ظهور الطباعة، انظر:

El Shamsy, "Islamic Book Culture through the Lens of Two Private Libraries, 1850–1940", *Intellectual History of the Islamicate World* 4 (2016) 61–81.

<sup>(</sup>١) من أجل الوقوف على استعراض نقدي عام للتيارات الكبرى المتعلَّقة بإحياء التراث خلال القرن العشرين، انظر:

يختلط اسمُهُ باسم صاحب النص، إلى مُحقِّق يُعيد بناء النص ويعمل على إحيائه؛ أقول: إن هذا التحول كان من شأنه تغييرُ العلاقة بين ناشر النص ومؤلِّفه أو مصنِّفه الأصلي. إن وضع اسم المُحقِّق إلى جوار اسم المؤلِّف على صفحة الغلاف، على نحو يَشِي بالتقارب الفكري الوثيق بينهما، خوَّل للمحقِّق ضربًا من السُّلطة والمسئولية لم يكن المُصحِّح ينعم بشيء منهما؛ حيث غدا في مستطاع المُحقِّقين الآن وضعُ النصوص في أُطُر تفسيرية جديدة، على نحو يعكس الأيديولوجيات القائمة. ولمَّا كان الدورُ الملتبسُ الذي يضطلع به المُحقِّقُ قد صار أمرًا مقررًا بدرجة أكبر، فقد مسَّت الحاجةُ إلى وضع منهج دقيق لنشر النصوص. وعلى الرغم من ظهور عشرات الكتب في تحقيق النصوص بين تأليف وترجمة، فقد ظلَّت الخلافاتُ الشاجرةُ حول طريقة نشر النصوص تُسهم في تشكيل الحياة الفكرية، فأمست -والحالُ كذلك- حقلًا مهمًّا من حقول البحث والدراسة.

المصادر والمراجع

### المصادر والمراجع

## أُولًا: المصادر والمراجع العربية:

• أحمد تيمور: تصحيح القاموس المحيط، القاهرة، المطبعة السلفية، ١٩٢٤هـ/ ١٩٢٤م.

\_\_\_\_: تصحيح لسان العرب، عني بطبعه ونشره: محمد عبد الجواد الأصمعي، القاهرة، المطبعة الجمالية، ١٣٣٤هـ/ ١٩١٥م.

• أحمد زكي باشا: الدنيا في باريس ١٩٠٠، القاهرة، بولاق، المطبعة الأميرية، ١٩٠٠م.

\_\_\_\_: السفر إلى المؤتمر، قرأه وضبطه وعلق عليه: أيمن فؤاد سيد، القاهرة، الدار المصرية اللبنانية، ٢٠٠٠م.

....: الترقيم وعلاماته في اللغة العربية، قدَّم له واعتنى بنشره: عبد الفتاح أبو غدة، حلب، مكتب المطبوعات الإسلامية، بيروت، دار البشائر الإسلامية، ١٩٩٥م.

\_\_\_\_: قاموس الجغرافية القديمة بالعربي والفرنساوي، القاهرة، بولاق، المطبعة الأميرية، ١٣١٧هـ/ ١٨٩٩م.

\_\_\_\_: تقرير بشأن تنظيم الكتبخانه العمومية بالقسطنطينية، إسطنبول، ١٩٠٩م.

• أحمد محمد شاكر: «النسخة اليونينية من صحيح البخاري»، القاهرة، مجلة الكتاب، المجلد الحادي عشر، السنة السابعة، الجزء الثامن، المحرم ١٣٧٢هـ/ أكتوبر ١٩٥٢م، ص ٩٧٩-

.....: تصحيح الكتب وصنع الفهارس المعجمة وكيفية ضبط الكتاب وسبق المسلمين الإفرنج في ذلك، اعتنى به وعلَّق عليه وأضاف إليه: عبد الفتاح أبو غدة، بيروت، دار الجيل، الطبعة الثانية، ١٩٩٥م.

- أنور الجندي: أحمد زكي الملقب بشيخ العروبة، (سلسلة أعلام العرب)، القاهرة، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، 197٣
- البخاري، محمد بن إسماعيل: الجامع الصحيح، اعتنى بتصحيحه: لودولف كريل، تيودور وليم يوينبول، ليدن، بريل، ١٨٦٢م.

\_\_\_\_: صحيح البخاري (الطبعة السلطانية)، القاهرة، مطبعة بو لاق، ١٨٩٦هـ/ ١٨٩٣م.

- \_\_\_\_: صحيح البخاري (وبهامشه تقييدات وشروح من شرح القسطلاني)، القاهرة، بولاق، المطبعة الأميرية، ١٢٧٩هـ.
- بُنولا، فريدريك: مصر والجغرافية، ترجمة: أحمد زكي، القاهرة، مطبعة بولاق، ١٣١٠هـ/ ١٨٩٢م.
- التادلي، عبد الرحمن بن عبد العزيز: الوشاح وتثقيف الرماح في رد توهيم المجد الصحاح، تصحيح: نصر الهوريني، القاهرة، بولاق، المطبعة الكبرى، ١٢٨١هـ/ ١٨٦٥ ١٨٦٦
- الترمذي، محمد بن عيسى: الجامع الصحيح: وهو سنن الترمذي، تحقيق وشرح: أحمد محمد شاكر، محمد فؤاد عبد الباقي، إبراهيم عطوة عوض، القاهرة، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، ١٣٥٦–١٣٩٥هـ/ ١٩٣٧–١٩٧٥م.
- الجاحظ: كتاب التاج في أخلاق الملوك، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة، المطبعة الأميرية، ١٣٢٢هـ/ ١٩١٤م.
- جرجي زيدان: تاريخ آداب اللغة العربية، القاهرة، مطبعة الهلال، ١٩١١م.
- الجوهري، إسماعيل بن حمَّاد: تاج اللغة وصحاح العربية،
   تصحيح: نصر الهوريني، القاهرة، بولاق، المطبعة الكبرى،
   ١٢٨٢هـ/ ١٨٧٥م.

- الخفاجي، شهاب الدين: شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدخيل، القاهرة، المطبعة الوهبية، ١٢٨٢هـ/ ١٨٦٦م.
- السخاوي: التبر المسبوك في ذيل السلوك، تصحيح: أحمد زكى، القاهرة، المطبعة الأميرية، ١٣١٥هـ/ ١٨٩٦م.
- ابن سيده، علي بن إسماعيل: المحكم والمحيط الأعظم في اللغة، تحقيق: مصطفى السقا، حسين نصار، وآخرين، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، ١٣٧٧هـ/ ١٩٥٨م.
- ....: المخصص، تصحيح: محمد التركزي الشنقيطي، القاهرة، بولاق، المطبعة الأميرية، ١٣١٦هـ/ ١٨٩٨م.
- الشنقيطي، أحمد بن الأمين: الوسيط في تراجم أدباء شنقيط،
   القاهرة، المطبعة الجمالية، ١٣٢٩هـ/ ١٩١١م.
- الشنقيطي، محمد محمود: تصحيح كتاب الأغاني، عني بالطبع والتحقيق: محمد عبد الجواد الأصمعي، القاهرة، المطبعة الجمالية، ١٣٣٤هـ/ ١٩١٦م.
- الصفدي، خليل بن أيبك: نكت الهميان في نُكت العُميان، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة، المطبعة الجمالية، ١٣٢٩هـ/ ١٩١١م.
- طه حسين: الأيام، القاهرة، مركز الأهرام للترجمة والنشر،
   ١٩٩٢م.

- عبد السلام هارون: قطوف أدبية: دراسات نقدية في التراث العربي حول تحقيق التراث، القاهرة، مكتبة السنة، ١٩٨٨م.
- عبد المجيد دياب: تحقيق التراث العربي: منهجه وتطوره،
   القاهرة، دار المعارف، ۱۹۹۳م.
- العمري، ابن فضل الله: مسالك الأبصار في ممالك الأمصار،
   الجزء الأول، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة، دار الكتب
   المصرية، ١٣٤٣هـ/ ١٩٢٤م.
- العينتابي، أحمد عاصم: الأوقيانوس البسيط في ترجمة
   القاموس المحيط، القاهرة، مطبعة بولاق، ١٨٣٤م.
- فانديك، إدوارد: اكتفاء القنوع بما هو مطبوع، صححه:
   محمد علي الببلاوي، القاهرة، مطبعة الهلال، ١٣١٣هـ/ ١٨٩٦م.
- فستنفلد، فرديناند: منتخب من الكتب التي أخذ منها تاريخ الأطباء؛ Geschichte der arabischen Aerzte und الأطباء؛ Naturforscher، جوتنجن، ١٨٤٠م.
- الفيروزابادي، محمد بن يعقوب: القاموس المحيط (مع فوائد شريفة وقواعد لطيفة في معرفة اصطلاحات القاموس لنصر الهوريني)، القاهرة، مطبعة بولاق، ١٢٨١هـ/ ١٨٦٥م.

- ابن قتيبة: الشعر والشعراء، بعناية: دي غويه، ليدن، بريل، ١٩٠٤م.
- ابن الكلبي: كتاب الأصنام، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة،
   المطبعة الأميرية، ١٣٣٢هـ/ ١٩١٤م.
- \_\_\_\_: كتاب الأصنام، تحقيق: أحمد زكي باشا، القاهرة، دار الكتب المصرية، الطبعة الثانية، ١٣٤٣هـ/ ١٩٢٤م.
- المُبرِّد، محمد بن يزيد: الكامل في اللغة والأدب، بعناية: وليام
   رايت، ليبزج، ١٨٦٤م.
- محمد عبد الجواد الأصمعي: أبو الفرج الأصفهاني وكتابه الأغاني: دراسة وتحليل لأزهى العصور الإسلامية، القاهرة، دار المعارف، ١٣٧٠هـ/ ١٩٥١م.
- \_\_\_\_: العرب وأطوارهم: طور العرب والعربية في أطوار الجاهلية، القاهرة، مطبعة الجمالية، ١٣٣٣هـ/ ١٩١٢م.
- \_\_\_\_: قلعة محمد علي لا قلعة نابليون: بحث تاريخي أثري، القاهرة، دار الكتب المصرية، ١٣٤٢هـ/ ١٩٢٤م.
- محمود محمد الطناحي: مدخل إلى تاريخ نشر التراث العربي؟ مع محاضرة عن التصحيف والتحريف، القاهرة، مكتبة الخانجي، ١٩٨٤م.

- ابن المقفع: الأدب الصغير، تحقيق: أحمد زكي باشا، الإسكندرية، جمعية العروة الوثقى الخيرية الإسلامية، مطبعة محمد على الصناعية، ١٣٢٩هـ/ ١٩١١م.
- نصر الهوريني: المطالع النَّصرية للمطابع المصرية في الأصول
   الخطية، القاهرة، بولاق، ١٨٧٢م.

\_\_\_\_: المطالع النصرية للمطابع المصرية في الأصول الخطية، تحقيق وتعليق: طه عبد المقصود، القاهرة، مكتبة السنة، ٢٠٠٥م.

# ثانيًا: المصادر والمراجع الأجنية:

- Al-Sayyid, Ridwān. "The Ideological and Epistemological: Contemporary Readings in Arabo-Islamic Classical Heritage (Turāth)." In *The Heritage of Arabo-Islamic Learning: Studies Presented to Wadad Kadi*, edited by Maurice A. Pomerantz and Aram Shahin, 599–632. Leiden and New York: Brill, 2015.
- **Baalbaki, Ramzi**. The Arabic Lexicographical Tradition. From the 2nd/8th to the 12th/18<sup>th</sup> Century. Leiden: Brill, 2014.
- \_\_\_\_. "Visual Influences on Arabic Linguistic Sciences." *The Medieval History Journal* 9, no. 1 (2006): 37–61.
- Bianchi, Thomas-Xavier. "Catalogue Général et Détaillé Des Livres Arabes, Persans et Turcs, Imprimés à Boulac, En Égypte, Depuis l'introduction de l'imprimerie Dans Ce Pays, En 1822, Jusqu'en 1842." Journal Asiatique 2 (1843): 24–61.
- **Brünnow, Rudolf**. The Twenty-First Volume of the Kitâb al-Aghânâ, Being a Collection of Biographies

- not Contained in the Edition of Bûlâq; Al-Juz' al-Ḥādī wa-al-'Ishrūn min Kitāb al Aghānī. Leiden: Brill, 1888.
- El Shamsy, Ahmed. "Islamic Book Culture through the Lens of Two Private Libraries, 1850–1940," *Intellectual History of the Islamicate World* 4 (2016): 61–81.
- El-Rouayheb, Khaled. Islamic Intellectual History in the Seventeenth Century: Scholarly Currents in the Ottoman Empire and the Maghreb. Cambridge: Cambridge University Press, 2015.
- Fahmy, Khaled. All the Pasha's Men: Mehmed Ali, His Army and the Making of Modern Egypt. Cairo: The American University in Cairo Press, 2002.
- Gencer, Yasemin. "Ibrahim Müteferrika and the Age of the Printed Manuscript." In The Islamic Manuscript Tradition: Ten Centuries of Book Arts in Indiana University Collections, edited by Christiane Gruber, 154–193. Bloomington: Indiana University Press, 2009.
- Guidi, Ignazio. Tables Alphabétiques Du Kitâb Al-

- Aġânî: Comprenant: 1. Index Des Poètes Dont Le 'Kitâb' Cite Des vers; 2. Index Des Rimes; 3. Index Historique; 4. Index Géographique. Leiden: Brill, 1900.
- Krachkovsky, Ignaty Y. Among Arabic Manuscripts: Memories of Libraries and Men. Leiden: Brill, 2016.
- Lyall, Charles. ed. The Poems of 'Amr, Son of Qamī'ah of the Clan of Qais, Son of Tha'labah, a Branch of the Tribe of Bakr, Son of Wā'il. Cambridge: University Press, 1919.
- \_\_\_\_\_ ed. The Dīwāns of 'Abīd Ibn al-Abraṣ, of Asad, and 'Āmir Ibn Aṭ-Ṭufail, of 'Āmir Ibn Ṣa 'ṣa 'ah, Edited for the First Time, from the MS. in the British Museum, and Supplied with a Translation and Notes. Leiden: Brill, 1913.
- \_\_\_\_\_. ed. The Mufaḍḍalīyāt. An Anthology of Ancient Arabian Odes, Compiled by al-Mufaḍḍal Son of Muḥammad, According to the Recension and with the Commentary of Abū Muḥammad al-Qāsim Ibn Muḥammad al-Anbārī, Edited for the First Time by Charles Lyall. Leiden: Brill, 1918.

- Mestyan, Adam. "Ignác Goldziher's Report on the Books Brought from the Orient for the Hungarian Academy of Sciences." *Journal of Semitic Studies* 60, no. 2 (2015): 443–80.
- **Mitchell, Timothy**. *Colonising Egypt*. Cambridge: University of California Press, 1991.
- Al-Musawi, Muhsin Jasim. The Medieval Islamic Republic of Letters: Arabic Knowledge Construction. Indiana: University of Notre Dame Press, 2015.
- Quiring-Zoche, Rosemarie. "How Al-Bukhārī's Ṣaḥīḥ Was Edited in the Middle Ages: 'Alī al-Yūnīnī and His Rumūz." *Bulletin d'Études Orientales*, no. 50 (1998): 198–222.
- Reichmuth, Stefan. "Islamic Reformist Discourse in the Tulip Period (1718–30): Ibrahim Müteferriqa and His Arguments for Printing." In *International Congress on Learning and Education in the Ottoman World*. Islanbul, 12–15 April 1999, edited by 'Alī Çaksu, 149–61. Islanbul: IRCICA, 2001.
- Reid, Donald Malcolm. "The Egyptian Geographical Society: From Foreign Laymen's Society to In-

- digenous Professional Association." *Poetics Today* 14, no. 3 (1993): 539–72.
- **Ryad, Umar**. "An Oriental Orientalist': Ahmad Zakī Pasha (1868–1934), Egyptian Statesman and Philologist in the Colonial Age." *Philological Encounters* 3, no. 1–2 (2018): 129–66.
- Sabev, Orlin. "Formation of Ottoman Print Culture (1726–1746): Some General Remarks." In *New Europe College. Regional Program 2003–2004, 2004–2005*, edited by Irina Vainovski-Mihai, 293–333. Bucharest: New Europe College, 2007.
- Schwartz, Kathryn A. "Did Ottoman Sultans Ban Print?" *Book History* 20, no. 1 (2017): 1–39.
- \_\_\_\_ "The Political Economy of Private Printing in Cairo as Told from a Commission Deal Turned Sour, 1871." *International Journal of Middle East Studies* 49, no. 1 (2017): 25–45.
- Timpanaro, Sebastiano. The Genesis of Lachmann's Method. Translated by Glenn W. Most. Chicago: University of Chicago Press, 2005.
- Verdery, Richard N. "The Publications of the

- Būlāq Press under Muḥammad 'Alī of Egypt." *Journal of the American Oriental Society* 91, no. 1 (1971): 129–32.
- Wellhausen, Julius. "Wüstenfeld, H. Ferdinand." In *Allgemeine Deutsche Biographie*, *Bd*. 55, 1., 139–40. München/ Leipzig: Duncker & Humblot, 1910.
- Wüstenfeld, Ferdinand. Register zu den genealogischen Tabellen der arabischen Stämme und Familien: Mit historischen und geographischen Bemerkungen. Göttingen: Dieterichsche Buchhandlung, 1853.
- Zakī, Aḥmad. L' Univers à Paris 1900: Un Lettre Égyptien à l'Exposition Universelle de 1900. Edited by Mercedes Volait. Paris: Éd. Norma, 2015.